#### **Islamic Denominations**

Vol. 9, No. 17, September 2022 (DOI) 10.22034/jid.2022.178515.1808

# A Comparative Study of the Position of the Prophet's Household (AS) in the Works of Historians of Islamic Denominations Especially in the Early Centuries AH<sup>1</sup>

Mahdi Khazayi<sup>\*</sup> Mohammad Sepehri<sup>\*\*</sup> Asghar Ghaedan<sup>\*\*\*</sup>

(Received on: 2019-04-12; Accepted on: 2019-12-11)

#### **Abstract**

The great interest of the followers of different Islamic denominations in Ahl al-Bayt (the Prophet's household) has not prevented the emergence of differences regarding the determination of their examples and place among Muslim scholars. These differences, which have an ideological and political basis, have been effective in the field of Islamic historiography. Despite the fact that most Muslim historians deal with the issue of Ahl al-Bayt, the historical texts differ from each other in terms of definition and scope of examples, preemption in compilation, the number of works, as well as the method and goals of raising the issue. We believe that Shiite historians, in addition to being pioneers in writing about this topic, have also produced more works. While the followers of the Sunni denominations have paid more attention to the personal and moral virtues of Ahl al-Bayt, the Shia historians, especially the Imamis, in their historical texts, in addition to expressing the personal and moral virtues, have highlighted their social status and the issue of Imamate and leadership. The use of theological foundations by Shiite historians in the historiography of Ahl al-Bayt and the focus of Sunnis on historical reports are other distinctions in this regard, which show that the compilations on this issue were influenced by the ideological and political conditions of different geographical regions in the Islamic society.

**Keywords:** Ahl al-Bayt, Historiography, Islamic Denominations, Shia, Sunni.

<sup>1.</sup> This article is taken from: Mahdi Khazayi, "Convergence and Divergence in the History of Islam and Its Reflection in Historical and Geographical Texts from the Beginning to the End of the 4th Century AH", 2019, PhD Thesis, Supervisor: Mohammad Sepehri, Faculty of Quran and Hadith Sciences, University of Islamic Denominations, Tehran, Iran.

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Islamic Teachings, Payame Noor University, Tehran, Iran (Corresponding Author), mahdi1358kh@yahoo.com.

<sup>\*\*</sup> Professor, Department of History, Islamic Azad University, Central Tehran Branch, Tehran, Iran, m-sephri-history@iiau.ac.ir.

<sup>\*\*\*</sup> Associate Professor, Department of History and Culture of Islamic Nations, University of Tehran, Tehran, Iran, qaedan@ut.ac.ir.

سال نهم، شماره هفدهم، بهار و تابستان ۱۴۰۱، ص۳۳\_۶

## بررسی مقایسه ای جایگاه اهل بیت (ع) در آثار مورخان مذاهب اسلامی، به ویژه در قرون اولیه هجری ۱

مهدی خزایی \* محمد سپهری \*\* اصغر قائدان \*\*\*

[تاریخ دریافت: ۱۳۹۸/۰۱/۲۳ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۸/۰۹/۲۰

#### چکیده

علاقه فراوان پیروان مذاهب اسلامی به اهل بیت (ع) مانع از بروز اختلاف درباره تعیین مصادیق و جایگاه ایشان در بین عالمان مسلمان نشده است. این اختلافات که مبنای عقیدتی و سیاسی دارد در حوزه تاریخنگاری اسلامی نیز مؤثر بوده است. با وجود پرداختن عموم مورخان مسلمان به موضوع اهل بیت، متون متقدم تاریخی از لحاظ تعریف و تحدید مصادیق، سبقت در تدوین آثار، تعداد آثار و نیز از منظر شیوه و اهداف مطرح کردن این موضوع با یکدیگر اختلاف دارند. ما معتقدیم مورخان شیعه علاوه بر پیشگامبودن در نگارش درباره این موضوع، تعداد آثار بیشتری نیز به وجود آوردهاند. در حالی که پیروان مذاهب اهل سنت بیشتر به فضایل فردی و اخلاقی اهل بیت توجه کردهاند، مورخان شیعه، بهویژه امامیه، در متون تاریخیشان علاوه بر مطرح کردن فضایل فردی و اخلاقی، بیشتر جایگاه اجتماعی و مسئله امامت و رهبری ایشان را برجسته کردهاند. استفاده مورخان شیعه از مبانی کلامی در تاریخنگاری اهل بیت و تمرکز اهل سنت بر گزارههای تاریخی از دیگر تمایزات در این باره است که نشانگر تأثیرپذیری تدوین این موضوع از اوضاع و دیگر تمایزات در این باره است که نشانگر تأثیرپذیری تدوین این موضوع از اوضاع و دیگر تمایزات در این باره است که نشانگر تأثیرپذیری تدوین این موضوع از اوضاع و دیگر تمایزات در این باره است که نشانگر تأثیرپذیری تدوین این موضوع از اوضاع و احوال عقیدتی و سیاسی مناطق مختلف جغرافیایی در جامعه اسلامی است.

كليدواژهها: اهل بيت (ع)، تاريخنگاري، مذاهب اسلامي، شيعه، اهل سنت.

۱. برگرفته از: مهدی خزایی، همگرایی و واگرایی در تاریخ اسلام و بازتاب آن در متون تاریخی و جغرافیایی از ابتدا تا پایان قرن چهارم هجری، رساله دکتری، استاد راهنما: محمد سپهری، دانشکده علوم قرآن و حدیث، دانشگاه مذاهب اسلامی، تهران، ایران، ۱۳۹۸.

<sup>\*</sup> استادیار گروه معارف، دانشگاه پیام نُور، تهران، ایران (نویسنده مسئول) m-sephri- ایران ایران سخه استاد گروه تاریخ، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد تهران مرکزی، تهران، ایران history@iiau.ac.ir

<sup>\*\*\*</sup> دانشیار گروه تاریخ و فرهنگ ملل اسلامی، دانشگاه تهران، تهران، ایران qaedan@ut.ac.ir

#### مقدمه

نخستین منبعی که از تعبیر «اهل البیت» در زمره معارف اسلامی نام برده، قرآن کریم و در ضمن توصیه به برخی از اصول اخلاقی و احکام اسلامی و در آیه معروف به «تطهیر» است. این آیه می فرماید: «و قَرْنَ فی بیوتکنَّ و َلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِية الْاُولِی و اَقَمْنَ الصَّلَاةَ و آتین الزُّکاةَ و اَطعْن اللَّه و رَسَوله إنَّما یرید اللَّه لیده بر عَنْکم الرَّجْس أَهل الصَّلَاة و و آتین الزُّکاة و اُطعْن اللَّه و رَسَول نه این آیه، در برخی آیات دیگر ابدون ذکر البیت و یطهر کم تظهیراً» (احزاب: ۳۳). علاوه بر این آیه، در برخی آیات دیگر ابدون ذکر تعبیر «اهل بیت»، از خویشاوندی با رسول خدا (ص) به عنوان منقبتی در ردیف دیگر مناقب مطرح شده در قرآن، مانند سبقت در اسلام و ایمان، هجرت، جهاد و فداکاری در راه شریعت همراه با داشتن بصیرت یاد شده است (معارف و دیگران، ۱۳۸۷: ۱۰۷–۱۲۸). اما نکته مهم درباره موقعیت ممتاز آیه ۳۳ سوره احزاب راجع به اهل بیت این است که از سویی دیگر سویی آیه می گوید اراده خداوند بر دوری ایشان از آلودگی قرار گرفته، و از سویی دیگر این آیه در بیان مصادیق عینی «اهل بیت» صراحت ندارد. این واقعیت باعث بروز اختلاف در تعیین مصادیق «اهل بیت» در بین محدثان، مورخان و متکلمان شده است (اشراقی و لنکرانی، ۱۳۶۹: ۳۰–۵۲).

گذشته از اختلافات عقیدتی فرق اسلامی در تعیین مصادیق «اهل بیت»، همچنین برخی پژوهشگران از تأثیر منافع سیاسی حاکمان با هدف کمرنگشدن نقش محوری افراد منتسب به این خاندان در تاریخ اسلام سخن گفتهاند. به نظر این دسته از محققان، نمونههایی مانند بی مهری در نگارش روایات مربوط به آنها در دوره خلفای راشدین و پس از آن، و نیز منقبتسازی برای خلفا و برخی افراد خاص در دوره بنی امیه و بنی عباس، برای تنزل جایگاه اهل بیت در مقایسه با دیگران، به ویژه درباره امام علی (ع)، نمونههایی از این مسئله است (جعفری، ۱۳۹۲: ۳۸۳؛ دوری، ۲۰۰۷: ۱۹). بنابراین، از جمله موضوعاتی که در تاریخنگاری اسلامی پس از سیره پیامبر (ص) و در ارتباط با ایشان، محل توجه پیروان مذاهب اسلامی بوده، مسئله اهل بیت، تعیین مصادیق و جایگاهشان است. اهمیت بحث از این موضوع به گونهای است که در منابع حدیثی شبعیان کوتاهی در شناخت آنها مایه گمراهی دانسته شده

است (کلینی، ۱۳۸۷: ۱۴۳/۱). اهدف منابع تاریخ اسلام در روند تاریخنگاری اهل بیت از دیگر نکاتی است که می توان بررسی کرد، زیرا ادعا شده است که اهل سنت بیشتر با هدف تمجید از اخلاق و شخصیت اهل بیت (ع) آثاری درباره ایشان تدوین کردهاند، اما شیعیان علاوه بر اظهار لطف و ارادت به آنها، غالباً با هدف تثبیت جایگاه رهبری آنها به تدوین این گونه آثار درباره اهل بیت (ع) دست زدهاند (مصطفی، ۱۹۸۳: ۴۰/۱). این نظریه غیرمستقیم به تأثیر پذیری منابع تاریخی از دیدگاههای سیاسی اشاره دارد.

از این رو مسئله این پژوهش بررسی مقایسهای چگونگی بازتاب تاریخ اهل بیت و موضوعات، زمینهها و حواشی مرتبط با آن در متون تاریخنگاری اسلامی در قرون اولیه هجری است. به عبارت دیگر، این پژوهش در پی روشن شدن این مسئله است که مورخان مذاهب اسلامی تعاریف، رویکردها، ضرورتها و اهداف بحث از موضوع اهل بیت در تاریخنگاری اسلامی در قرون اولیه را چگونه بازتاب دادهاند. البته به واسطه پیوستگی تاریخنگاری و علم حدیث در تاریخ اسلام، برای تبیین بهتر موضوع بعضاً نیاز است از منابع حدیثی و دیدگاههای محدثان در این زمینه نیز بهره بگیریم. همچنین، می کوشیم به این پرسشها پاسخ دهیم که: عوامل مؤثر در توجه مورخان مذاهب اسلامی به موضوع اهل بیت کدام است؟ بیت چیست؟ اشتراکات و افتراقات منابع تاریخ اسلام درباره موضوع اهل بیت کدام است؟ تأثیر اختلافات مذهبی بر روند تاریخنگاری اهل بیت چگونه است؟ تأثیر اختلافات مذهبی بر روند تاریخنگاری اهل بیت در قرون اولیه چگونه است؟

با وجود توجه گسترده عالمان مذاهب اسلامی به موضوع اهل بیت و مطرحشدن مباحث گسترده درباره فضایل، مناقب و همچنین تأکید بر ابعاد حدیثی، فقهی، تربیتی و اخلاقی ایشان در پژوهشهای معاصر، این پژوهشها بهندرت موضوع اهل بیت را از جهت جایگاهش در روند تاریخنگاری اسلامی مطالعه کردهاند. در این باره برخی پژوهشگران به جمع آوری فهرست تمامی آثار تدوینشده در موضوع اهل بیت و امامت اقدام کردهاند که طبعاً آثار تاریخنگارانه را نیز شامل می شود. این گونه تلاشهای کتابشناختی برای شناسایی تعداد، سبک و رویکرد آثار تدوینشده در قرون متقدم مفید، و شایسته تقدیر و ستایش

است. كتابهاى اهل البيت فى المكتبة العربية (طباطبايى، ١٤١٧) و معجم ما كتب عن الرسول و اهل البيت (رفاعى، ١٣٧١) از اين نمونهها است.

همچنین، محققان در دهههای اخیر پژوهشهایی در این زمینه انجام دادهاند. مثلاً حسن اصغرپور کتابشناسی مناقبنگاری اهل بیت تا پایان قرن سوم را در مقالهای معرفی کرده است (اصغرپور، ۱۳۸۸). سید محمد نورالاهی در مقاله «بررسی و نقد دیدگاه طبری نسبت به اهل بیت» (نورالاهی، ۱۳۸۵) دیدگاه وی درباره اهل بیت را بررسی کرده است. مجید معارف و دیگران در مقاله «اخبار مناقب اهل بیت میراث مشترک امت» اشتراکات مذاهب درباره اهل بیت پیامبر (ص) را در زمینههای مختلفش بیان کردهاند (معارف و دیگران، ۱۳۸۷). در همین زمینه، محمدجواد واعظی مقاله «بررسی تطبیقی گزارش منابع منتخب از فضایل ائمه اطهار» را نوشته است (واعظی، ۱۳۹۵). علی رضا میرزایی نیز مقاله «مفهوم اهل بیت و شمول مصداقی آن از منظر علمای اهل سنت» را در نقد دیدگاه عالمان و محدثان اهل سنت راجع به مصادیق اهل بیت نوشته است (میرزایی، ۱۳۹۷).

چنان که از عناوین این پژوهشها آشکار است، توجه به موضوع اهل بیت بیشتر از زاویه مباحث کلامی و حدیثی بوده است. در پژوهش حاضر ضمن احترام به فعالیتهای علمی انجام شده درباره موضوع اهل بیت و بهرهبردن از آنها، می کوشیم موضوع اهل بیت را با تأکید بر جنبه تاریخنگاری و با بررسی مقایسهای آثار تاریخنگاران مسلمان بررسی کنیم. در حقیقت، بررسی و روشین کردن انگیزهها، تعاریف، روشها و اهداف مورخان در تاریخنگاری اهل بیت، هدف اساسی این پژوهش است. روش پژوهش در این تحقیق کتابخانهای و مبتنی بر نقل و تحلیل منابع و متون اسلامی، بهویژه منابع تاریخی، و همچنین بررسی پژوهشهای معاصر در این حوزه است.

#### مصادیق «اهل بیت»

نخستین مؤلفهای که باید در این مبحث بررسی شود، تعیین مصادیق «اهل بیت» از نگاه مورخان متقدم است. اختلاف مسلمانان قرن اول هجری در تعیین مصادیق «اهل بیت»

مطرحشده در قرآن کریم از اختلافات موجود در این موضوع است. این اختلاف دیدگاه در قرنهای بعد ادامه یافته و در تدوین متون حدیثی، تفسیری و سیس تاریخی نیز بازتاب داشته است. از اینرو بررسی تعاریف لغوی و اصطلاحی درباره تعبیر «اهل بیت» میتواند در فهم بهتر دیدگاههای مورخان و تأثیرش بر چگونگی تدوین آثارشان در این زمینه کمک کند.

برخی مورخان اهل سنت، درباره تعیین مصداق «اهل بیت» پیامبر (ص)، به معنای لغوی نظر داشتهاند و «اهل بیت» را بر اساس معنای دو لغت «اهل» و «بیت»، اهل و ساکنان خانه، شامل همسر، فرزندان و همچنین سایر افراد حاضر در خانه دانستهاند (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ٩٤؛ ابن فارس، بي تا: ٩٣). بر خلاف اين دسته، مورخان شيعه معناي «اهل بيت» را غير از ساكنان خانه ييامبر (ص) دانسته و مطرحشدن تعبير «اهل بيت» و اشارهنشدن به اهل بيوت، على رغم تعدد زوجات بيامبر، را تأييدي بر صدق ادعايشان دانستهاند. در تعريف شيعه افرادی که از نظر علمی، عملی و صفات برجسته و اخلاق نبوی شایستگی شمول در بیت ييامبر (ص) را داشته باشند، اهل بيت ايشان به شمار مي آيند. با اين تعريف، برخي افراد از ساكنان بيوت ييامبر (ص) در اهل بيت ايشان وارد يا خارج مي شوند. همچنين، «عترت ییامبر (ص)» که مترادف «اهل بیت» ایشان نیز دانسته شده، به صورت گسترده در منابع شیعیان و در موقعیتهایی نظیر مباهله، کسا، حدیث سفینه، حدیث ثقلین محل توجه قرار گرفته و مصادیق مشخصی را در نظر دارد (طبرسی، ۱۴۰۳: ۲۸۰/۲ طوسی، ۱۴۱۴: ۲۵۹). با توجه به گرایشهای مختلف پیروان مذاهب اسلامی درباره تعاریف لغوی و اصطلاحی «اهل بیت»، رویکردهای اصلی مورخان درباره تعیین مصادیق «اهل بیت»، که البته بر مبانی و زمینه های اعتقادی و سیاسی مبتنی بوده و در منابع حدیثی و کلامی نیز نمود یافته است، چنین است:

گروهی از اهل سنت با استاد به اینکه قرینه جملههای قبل و بعد از آیه ۳۳ سوره احزاب مختص همسران پیامبر (ص) است، معتقدند همسران ایشان اهل بیت او هستند (ابن کثیر، ۱۴۱۹: ۴۶۴/۶).

- برخی از اهل سنت با توسعه دیدگاه قبل، اهل بیت را شامل همسران پیامبر (ص) و نیز علی بن ابی طالب، فاطمه، حسن و حسین (ع) دانسته اند (همان: ۳۶۷/۶).
- ۳. بعضی از پیروان مذاهب اسلامی در قرن اول هجری همه وابستگان پیامبر (ص) از جمله همسران، فرزندان، نزدیکان، غلامان و کنیزان ایشان را اهل بیت خواندهاند (قرطبی، ۱۴۱۷: ۱۸/۱۴).
- ۴. عدهای نیز در این باره کسانی را که صدقه بر آنها حرام است، اهل بیت دانسته و از این جهت پسران عبدالمطلب، یا به عبارت دقیق تر، آلعلی، آلعقیل، آلجعفر و آلعباس را «اهل البیت» خواندهاند (اخبار الدولة العباسیة، ۱۳۹۱: ۸۵؛ جعفری، ۱۳۹۲: ۵۵؛ ابن کثیر، ۱۴۱۹: ۹۸، ۴۶۹٪). از طرفداران این نظریه در دورههای متأخر می توان به ذهبی (متوفای ۷۴۸ ه.ق.) اشاره کرد. وی با قراردادن آلعلی و آلعباس در جایگاه اهل بیت پیامبر (ص) با توجه به درگیری هایشان در مسئله حاکمیت، برائت مسلمانان از هر یک از این دو خاندان را موجب برائت از آلمحمد (ص) دانستهاست، زیرا هر دو از خاندان پیامبر (ص) و اهل بیتش به شمار می روند و از این جهت ضمن قائل شدن به برائت نجستن از آنها، طلب مغفرت برای همه آنها را خواستار شده است (ذهبی، ۱۴۱۱).
- ۵. دیدگاه دیگر در این باره رأی شیعیان امامی است. متکلمان و مفسران شیعه و به تبعشان مورخان این مذهب، همچنین به اتفاق برخی از پیروان مذاهب اهل سنت، اهل بیت پیامبر (ص) را منحصر در اصحاب کسا شامل علی بن ابیطالب، فاطمه، حسن و حسین (ع) دانسته و روایات متعددی را در تأیید این دیدگاه از امامان شیعه (ع) و از منابع حدیثی اهل سنت نقل کردهاند (طبرسی، ۱۴۰۳: ۲۸۰/۲؛ طوسی، ۱۴۱۴؛

بنابراین، آشکار است که تعیین مصداق واحد و محل اتفاق درباره اهل بیت از دیدگاه مورخان به سختی ممکن است؛ اما علی رغم اختلاف دیدگاه های مطرح شده درباره شمول آیه تطهیر بر مصادیقش، بررسی ها نشان می دهد دیدگاه انحصار اهل بیت در اصحاب کسا، در

بین عامه مسلمانان شیعه و سنی مقبولیت و شیوع بیشتری دارد (ذهبی، ۱۲۱۱: ۱۲۸۰؛ طوسی، بی تا: ۲۳۹/۸؛ رفیعی، ۱۳۸۰: ۴۶۵/۱۰. گرچه شیوه مورخان و محدثان اهل سینت در نقل و تحلیل تاریخ اهل بیت و هدف از تدوین آثار دربارهٔ ان یکسان نیست و گاه راجع به مصادیق مذکور اختلافات گستردهای دارند، حجم بسیار وسیعی از مطالب منابع تاریخی درباره تاریخ و مناقب اهل بیت (اصحاب کسا) در آثار این محدثان و مورخان وجود دارد و بسیاری از آنها در علاقه و محبت به اصحاب کسا مشهور بودهاند (نورالاهی، ۱۳۸۵: ۷۸–۱۰۴؛ عزیزی و دیگران، ۱۳۸۰: ۱۷۸۰، ۱۳۸۰، ۴۹۵، ۴۵۵). از اینرو می توان گفت دیدگاه انحصار اهل بیت در اصحاب کسا مقبولترین دیدگاهی است که مورخان مسلمان به آن توجه کردهاند. البته بر اساس دیدگاه امامیه درباره وجود امامان نخستین شیعه و حتی ائمه دوازده گانه (ع) در زمره اهل بیت، با استناد به حدیث نبوی (ص) (کلینی، ۱۳۸۷: ۵۰/۱۱)، می توان تاریخنگاری امامت در بین مورخان شیعی را نوعی تاریخ اهل بیت نیز دانست. از اینرو در ادامه این امامت در بین مورخان شامت در کنار تاریخ اهل بیت سخن خواهد رفت.

## عوامل مؤثر بر تدوین تاریخنگاری اهل بیت (ع)

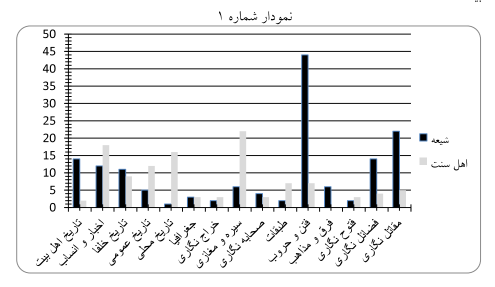
بی شک محبت عامه مورخان مسلمان به خاندان اهل بیت پیامبر (ص) و اقدام برای ثبت تاریخ و تقرب به ایشان، اساسی ترین عاملی بوده است که همگان را به فعالیت در این حوزه از تاریخ نگاری ترغیب می کرد. اما علاوه بر آن، نکته مهم این است که مطرح شدن موضوع امامت و جانشینی اهل بیت (ع) پس از پیامبر (ص) از سوی فِرَق شیعه در مقابل نظریه خلافت مقبول اهل سنت، باعث می شد تاریخ نگاری اهل بیت حساسیت ویژه ای داشته باشد. چراکه در طرف مقابل دیدگاه شیعی، حاکمیتهای سیاسی و مورخان وابسته به آنها بودند که برای اثبات دیدگاه سیاسی شان و حذف رقیب و نوعاً برای محوکردن برخی مناقب اهل بیت یا دست کم جلوگیری از توجه شایسته به تاریخ زندگی ایشان حرکت می کردند (معارف و دیگران، ۱۳۸۷: ۱۱۴). در مباحث تاریخی شیعیان درباره اهل بیت و ائمه (ع)، موضوعاتی از قبیل اثبات شایستگی آنها برای تصدی رهبری جامعه اسلامی،

اثبات وجود نص، انتقاد از صحابه به علت نوع مواجهه با اهل بیت (ع) و به نوعی انتقاد از خلفا یا همان مطاعن وجود داشت که اساساً مقبول دستگاه حاکمیت واقع نمی شد (جعفریان، ۱۳۸۱: ۲۰). از این رو وجود حساسیتهای حاکمیتی عاملی بود که سبب می شد در نوع نگاه مورخان شیعه و اهل سنت به تاریخنگاری اهل بیت (ع) تفاوتهایی وجود داشته باشد. به همین علت است که بخشی از گزارشها در ارتباط با زندگانی اهل بیت، و بیشتر درباره امامان دوازدهگانه (ع)، در متون تاریخی غیرشیعیان در هالهای از ابهام است. در حالی که در دوره زمانی مطالعاتی این مقاله، شیعیان و اهل سنت آثار متعددی درباره شخصیتهای مختلف در موضوعات تاریخ خلفا، تاریخ صحابه و سایر زمینههای مربوط نوشتهاند، حتی به نام برخی از ائمه دوازده گانه در متون مرتبط با آنها اشاره نشده است. با توجه به وجود قدرت سیاسی جریان اهل سنت در قرون اولیه، گذشته از برخی تکنگاریها و آثار محدود که به صورت خاص و بیشتر از منظر مذهبی و کلامی از این موضوع بحث کرده است، دست کم تا اواخر قرن چهارم و اوایل قرن پنجم هجری نمی توان کتابی را معرفی کرد که به شکل خاص و مستقل تاریخ و شرح حال زندگی اهل بیت و امامان شیعه (ع) را ذکر کرده باشــد (داداش نژاد، ۱۳۸۶: ۴۵ - ۸۸؛ کربلایی یازوکی، ۱۳۸۴: ۱۹۵-۲۰۹). بنابراین، گذشته از علاقه به خاندان بیامبر (ص)، وجود اختلاف نظرهای عقیدتی و حساسیتهای سیاسی در دوره اموی و عباسی از عوامل مهم و مؤثر در حوزه تاریخنگاری اهل بیت به شمار میرود.

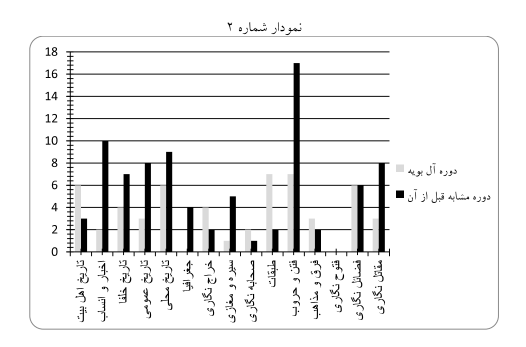
## سبقت در تدوین تاریخ مستقل اهل بیت (ع)

از جمله نکات مهم در بررسی مقایسهای تاریخنگاری اهل بیت (ع) پیشگامی شیعیان در تدوین آثار مستقل در این باره است. علی رغم مشارکت شیعیان و اهل سنت در تدوین بسیاری از موضوعات تاریخنگاری مانند سیره و مغازی، فتن و حروب، تاریخ صحابه، و با عنایت به دلبستگی عامه مسلمانان اهل سنت به خاندان پیامبر (ص)، جالب است که شیعیان غالب آثار تاریخی مستقل درباره این موضوع را، بهویژه در چهار قرن اول هجری، نوشتهاند و مورخان شیعه در این زمینه نقش بسیار فعالتری در مقایسه با مورخان اهل سنت

داشتهاند. بررسی آماری انجام شده در این پژوهش نیز صحت این ادعا را تأیید می کند. گرچه محدثان و مورخان اهل سنت در قالب سایر موضوعات و قالبهای تاریخنگاری مانند تواریخ عمومی، طبقات و مقاتل بخشهایی از زندگی اهل بیت و امامان شیعه (ع) را شیناساندهاند، در مقایسه با مورخان شیعه آثار مستقل کمتری تدوین کردهاند. بنابراین، بررسی مقایسهای انجام شده گویا است که پیدایش مذهب شیعه و امتداد مسیر اعتقادی و سیاسیاش، که به نوعی مستلزم توجه به برخی موضوعات و مباحث ویژه مانند غدیر، رحلت پیامبر (ص)، سقیفه و نیز معرفی اهل بیت و ائمه (ع) به عنوان رهبران جامعه می شد، باعث شده است نخستین آثار مستقل درباره این موضوع در بین مورخان شیعی به نگارش درآید. از سوی دیگر، با وجود محبت جماعت اهل سنت به اهل بیت (ع)، علاقه نداشتن دستگاه حاکمیت سیاسی جامعه اسلامی در قرون اولیه به فعالیت در این عرصه، عامل مؤثر دیگری در این خصوص به شمار می آید. از این جهت می توان اذعان کرد شیعیان برای توجه خاص و مستقل به این بخش از گزارش های تاریخ اسلام انگیزههای قوی تری داشته اند. نمودار زیر که از بررسی متون تاریخی در برهه زمانی چهار قرن اول هجری به دست آمده، گویای نقش فعال پیروان مذاهب شیعه در تدوین آثار با موضوع اهل بیت است.



همچنین، بررسی آماری انجام شده نشان می دهد این انگیزه ها در زمان سیطره دولت شیعی آلبویه (۳۲۰–۴۴۷) مجال و اقبال بیشتری برای تدوین در این موضوع به دست آورده است (شاکری، ۱۳۸۶: ۹۰).



## اشتراک و افتراق متون در تاریخنگاری اهل بیت

بررسی مقایسهای متون موجود تاریخنگاری در موضوع اهل بیت و ائمه (ع) گویای وجود عوامل همگرا و واگرای متأثر از جریانهای سیاسی، کلامی، اعتقادی و مذهبی در تاریخ اسلام است که در این بخش تحلیلشان می کنیم. بررسی تعداد متون تاریخنگاری اهل بیت در مقایسه با متون حدیثی گویای این واقعیت است که توجه تاریخنگاران شیعه به این موضوع بسیار کمتر از تلاشهای محدثان است. از این رو ملاحظه تلاش گسترده محدثان و فقهای مذاهب شیعه برای حفظ اخبار اهل بیت (ع)، و همچنین نگرش دفاعی و دین باورانه به بررسی گزارههای تاریخی در این حوزه مهم است. بنابراین، برخلاف روش اهل سنت

که در گزارش هایشان در متون تاریخنگاری اهال بیت و ائمه (ع) بیشتر به روایات تاریخی شان تکیه دارند، تقریباً بیشتر آثار تدوین شده این حوزه در بین شیعیان، رویکرد کلامی و اعتقادی را به عنوان یکی از روشهای اساسی خود دنبال میکند و در واقع اثبات جانشینی آنها پس از پیامبر (ص) مهم ترین هدف شیعیان در این زمینه است (شاکری، ۱۳۸۶: ۹۳-۹۹؛ صفری فروشانی، ۱۳۸۶: ۱۳۷۶، ۱۷۷۳). این تفاوت رویکرد در این بخش از تاریخنگاری اسلامی از مقایسه منابع این حوزه که مورخان یا فقها نوشته اند، کاملاً روشن می شود و از این جهت بهره برداری از این متون نیازمند شناخت مبانی و زمینه های عقیدتی نویسندگان آنها است. مثلاً برای مقایسه اختلاف رویکرد تاریخی یا اعتقادیِ این متون می توان به منابعی همچون تاریخ اهل البیت (جهضمی، ۱۴۱۰)، الارشاد (مفید، ۱۳۸۸) و عیون اخبار الرضا (ع) (صدوق، بی تا) مراجعه کرد (شاکری، ۱۳۸۶: ۱۹–۹۳؛ صفری فروشانی، ۱۳۸۶: ۱۳۸۶، ۱۳۷۳).

با توجه به انگیزههای اعتقادی شیعیان در این حوزه از تاریخنگاری، طبیعی است بتوان چند مؤلفه اصلی را نیز ذیل این حوزه از تاریخنگاری بررسی کرد. همان طور که گفتیم، مهم ترین عامل در این حوزه تلاش شیعیان برای اثبات امامت خاندان پیامبر (ص) با استفاده از گزاره های تاریخی و کلامی است. علاوه بر تأکید به وجود نص، بیان روایاتی مانند حدیث یوم الدار، لیلة المبیت، وصیت رسول خدا (ص) به امام علی (ع) و صدها روایت و واقعه حدیثی تاریخی دیگر، بخشی از تلاشهای شیعیان برای احقاق حقوق از دست رفته خود است (مفید، ۱۴۱۶: ۱۴۹۹؛ مسعودی، ۱۳۸۴: ۱۱۸، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۴؛. تدوین کنندگان شیعی تاریخ اهل بیت (ع)، همچنین با مطرح کردن معجزات و رویکردهای فرابشری، با استفاده از حوزه تاریخ و کلام نیز در انجام دادن این کار کوشیده اند. از این رو گذشیته از بیان تاریخ، مطرح کردن معجزات و کرامات اهل بیت و ائمه (ع) در تدوین آثار با عنوان «دلایل» نیز در این حوزه برجسیتگی ویژه ای دارد. ولایت داشیتن بر موجودات، دیدن اعمال بندگان و سخن گفتن با فرشتگان از جمله معجزات مطرح شده است (مفید، ۱۲۱۶: ۱۲۱۲–۱۲۴؛ صفری فروشانی، ۱۲۸۶: ۱۲۸۱ البته اثبات جایگاه امامت با مطرح کردن معجزات ائمه (ع) به فروشانی، ۱۳۸۶: ۱۲۸۱ البته اثبات جایگاه امامت با مطرح کردن معجزات اثمه و این دده و این دست شیعیان از جمله چیزهایی است که اهل سنت در مقابلش واکنش نشان داده و این دست شیعیان از جمله چیزهایی است که اهل سنت در مقابلش واکنش نشان داده و این

قبیل روایات را برگرفته از اندیشه غالیان دانستهاند. ظاهراً این نقد از نظر فقهای تاریخنگار شیعه نیز به دور نبوده است، زیرا برخی از آنها ضمن بیان معجزات ائمه (ع) با تأکید بر اهمیت عقل و احتجاجات عقلی، به شدت با اندیشه غالیان شیعه مخالفت کردند. تذکر این نکته ضروری است که تناقض برخی از مطالب این متون با مسلمات تاریخی و احیاناً جعل مطالب درباره فضایل ائمه (ع)، از جمله زمینههایی است که پژوهشگران و منتقدان شیعه نیز در آن ورود کرده، و نقدهایی را در این خصوص مطرح کردهاند (صدوق، بی تا: ۲۰۳/۲؛ شاکری، ۱۳۸۶: صفری فروشانی، ۱۳۸۶: ۱۸۲).

از جمله مؤلفههای دیگری که در بررسی مقایسهای منابع تاریخ اهل بیت و امامت بهوفور به چشم می خورد، بحث از موضوعات اختلافی شیعه و سنی درباره حوادث تاریخی است، موضوعاتی نظیر ایمان ابوطالب، واقعه غدیر، فدک، سقیفه و بیعت تحمیلی برای ابوبکر، تخلفکنندگان از سیاه اسامه (طبری، ۱۴۱۵: ۱۱۶/۱، ۴۷۰، ۴۶۵، ۵۰۱؛ شاکری، ١٣٨٤: ٩٤؛ هلالي، ١٣٨٩: صفحات مختلف؛ مفيد، ١٣٨٨: ج١-٢، صفحات مختلف). در حالي كه شیعیان مطرح کردن این گونه موضوعات را بخش جدایی ناپذیری از تاریخ اهل بیت و ائمه (ع) دانستهاند و از تاریخ و کلام نیز برای اثباتشان بهره بردهاند، اهل سنت توجه گسترده راویان و منابع شیعی به این موضوعات را تلاش اغراق آمیز پیروان این مذهب برای ترویج مذهب شیعه و همچنین مصداقی از دورشدن شیعیان از توجه به موضوع سیره پیامبر (ص) ارزیابی کردهاند (محمد نور ولی، ۱۴۱۷: ۲۹۳-۲۹۴). البته علی رغم اهمیت ابعاد اعتقادی شیعیان راجع به این بخش از موضوعات تاریخنگاری، اوضاع و احوال زمانی و مکانی و نیز موقعیت مذهبی، اجتماعی و سیاسی مؤلفان باعث شده است پرداختن به موضوعات اختلافی در منابع با شدت و ضعف باشد (کربلایی پازوکی، ۱۳۸۴: ۲۱۶). از این رو این نکته مهم است که تاریخنگاری مبتنی بر نیاز و مطالبه عصر و نسل و نیز اوضاع و احوال اثر گذار بوده است. بررسی شیوه شیخ مفید (متوفای ۴۱۳ ه.ق.) در مطرح کردن مباحث تاریخی به عنوان یکی از شخصیتهای مهم در عرصه تاریخنگاری شیعیان، در آثار مختلف

تاریخنگاری او تفاوت این رویکردها را آشکار میکند. در حالی که او در کتاب *الارشاد* موضوعات اختلافی بین شیعه و اهل سنت را به تفصیل مطرح و بررسی میکند، در کتاب مسار الشیعة فقط به تقویم تاریخ اشاره میکند و از ورود به مباحث اختلافی می پرهیزد. افزون بر آن، نگرش مبتنی بر وحدت اسلامی در برخی منابع این حوزه و نیز در استفاده این مؤلفان شیعه از منابع و روایات اهل سنت مشهود است (مفید، بی تا: صفحات مختلف؛ جهضمی، ۱۴۱۰: ۹۸-۸۸ ۱۹-۱۱۷).

نکته جالب توجه دیگر اینکه مورخان اهل سنت از تدوین آثار مستقل با موضوع تاریخ اهل بیت (ع) استقبال کمتری داشتهاند. گذشته از برخی تکنگاریهای اهل سنت درباره این موضوع، که منابع کتاب شـناسـی به آنها اشاره کرده و در حال حاضر نیز غالباً در دسترس نیستند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۱۳۳، ۱۹۹، ۳۲۷، ۹۶۶، ۴۶۷)، تاریخ و سیره اهل بیت و به تبعش تاریخ ائمه شیعه (ع) در منابعی همچون کتابهای طبقاتنگاری، انساب و تواریخ عمومی مطرح شده است. على رغم اين مطلب، متقابلاً پژوهشـگران شـيعه درباره محتوا و سـبک و سياق گزارشهاي آنها نقدهای متعددی وارد کردهاند. بنابراین، می توان اذعان داشت اساساً در شیوه و هدف گزارشهای اهل سنت با شیعیان اختلاف وجود دارد. اختلاف در حجم اطلاعات این گونه متون درباره اهل بیت (ع) بهویژه درباره فضایلشان، توجه به ائمه نخستین و بحثنکردن از تاریخ حیات سایر ائمه با دورشدن از محدوده زمانی صدر اسلام (واعظی، ۱۳۹۵: ۷۱)، تحریف یا کتمان برخی از اخبار و صفات آنها از جانب مورخانی مانند طبری، و گزارش دهی بر اساس توجه به منافع حاكميت و با هدف كمرنگكردن نقش خاندان ييامبر (ص) در تاريخ اسلام (نورالاهي، ۱۳۸۵: ۸۷–۱۰۴؛ جعفری، ۱۳۹۲: ۱۲۹۷)، تلاش برای مطرح کردن رویکردی همراه با موافقت و تعامل بین امام علی (ع) و شــیخین در گزارش حوادث دوره پس از رحلت پیامبر (ص) (همان: ۷۸) از جمله نقدهایی است که پژوهشگران شیعه به شیوه جهتدار گزارشهای تاریخی مورخان اهل سنت در متونشان درباره اهل بیت (ع) مطرح کردهاند.

از سوی دیگر، در باب محتوا، اهل سنت نیز با دیدگاههایی درباره مطالب و رویکردهای مطرحشده به وسیله مورخان شیعه، باب نقد را در این حوزه گشودهاند. اینگونه نقدها که از نظر زمانی نیز مقدم بر ایرادهای شیعیان به اهل سنت در حوزه تاریخنگاری اهل بیت است، نمونههایی مانند اعتقاد شیعه به عصمت برای غیر پیامبر (ص) (قاضی عبدالجبار، ۱۴۲۷: ۵۲۸/۲)، تأثیرگذاری غالیان شیعه بر گزارشها در حوادثی مانند مؤاخات پیامبر (ص) و امام علی (ع)، واقعه غدیر و بسیاری از مناسبتهای دیگر را شامل می شود. همچنین، متهم کردن شیعیان به غلو در گزارشهای تاریخ اهل بیت و امامت، مانند آنچه در ذکر حوادث کربلا یا در معرفی شخصیت برخی ائمه آمده، از جمله نقدهای دیگری است که اهل سنت در این باره مطرح کردهاند. سرخی آسمان در روز عاشورا، وجود خون در زیر سنگها در آن روز، حرکت اسرای کربلا با شتر برهنه نمونههایی از این دست است که اغراقهای شیعه در این حادثه دانسته شده است (محمد نور ولی، ۱۴۱۷: ۳۵۳، ۲۹۳، ۳۵۰-۲۸۳).

در بررسی مقایسه ای تاریخ اهل بیت و ائمه (ع) در منابع شیعه و اهل سنت نمی توان از اشتراکات غافل بود. علاقه ویژه به خاندان اهل بیت و ائمه (ع) از این اشتراکات است. مثلاً گرایشهای ضداموی زبیر بن بکار (متوفای ۲۵۶ ه.ق.) و همچنین تمایلات علوی و ارادتش به اهل بیت (ع) باعث شد اخبار فراوانی را درباره امام علی (ع)، سفارشهای رسول خدا (ص) برای جانشینی ایشان و موضوع نص و وصایت، که از ویژگیهای اعتقادی و موضوعات مطرحشده در منابع شیعی است، و نیز حمایتهای انصار از جانشینی امام علی (ع) در سقیفه بیان کند (زبیر بن بکار، ۱۳۸۶: ۳). تکیه برخی مورخان شیعه بر راویان و منابع اهل سنت درباره تاریخ ائمه، بهرهبرداری از آن متون و استناد به آنها (صدوق، ۱۳۹۵: ۱۹۹، ۱۳۷۰ کربلایی پازوکی، ۱۳۸۴: ۲۵۷)، هماهنگی رئوس مطالب شیعیان و اهل سنت در گزارش برخی حوادث مثل حادثه کربلا و تکیه بر گزارشهای راویان مشترک در حوزه تاریخ اهل بیت (ع) (جعفری، ۱۳۹۲: ۳۵۲؛ عزیزی و دیگران، ۱۳۸۰: ۱۳۸۰) نمونههایی از همگرایی متون شیعه و اهل سنت درباره تاریخ اهل بیت و ائمه (ع) است.

## فضایلنگاری و مناقبنگاری اهل بیت و ائمه (ع)

فضایل و مناقبنگاری اهل بیت و ائمه (ع) بخش دیگری از متون اسلامی در دوره موضوع

بررسی این پژوهش است که می توان ذیل تاریخ اهل بیت و ائمه (ع) آن را بررسی کرد. بررسی انجام شده نشان می دهد علاقه مورخان مذاهب اسلامی به فعالیت در مبحث فضایل نگاری بیش از توجه آنها به موضوع تاریخ نگاری اهل بیت در شکل خاصش بوده است. فعالیت این دسته از فضایل نگاران اهل بیت ضمن تک نگاری ها و آثار مستقل و همچنین در قالب سایر موضوعات تاریخ نگاری تدوین شده است (اصغرپور، ۱۳۸۸: ۱۳۰۰ همچنین در حالی که سبقت و کثرت تدوین آثار در حوزه تاریخ نگاری اهل بیت به مورخان شیعی مربوط است، در حوزه فضایل و مناقب نگاری، گذشته از عالمان شیعی که به فضایل و مناقب اهل بیت و ائمه (ع) اهتمام و عنایت ویژه داشته اند، محدثان و مورخان اهل سنت نیز گرچه به شیوه و هدفی واحد با فضایل و مناقب آنها رفتار نکرده اند، اما به هیچ وجه از ذکر فضایل و مناقبشان غفلت نکرده و همراه با شیعیان در این زمینه فعالیت داشته اند. از این رو می توان موضوع فضایل نگاری اهل بیت را از جمله موقعیتهای همگرا و مشترک در تاریخ نگاری اهل بیت دانست. بررسی مآخذ کتاب شناسی گویای تلاش مورخان مسلمان در این حوزه و وجود زمینه انسجام و همگرایی اسلامی حول محور مورخان مسلمان در این حوزه و وجود زمینه انسجام و همگرایی اسلامی حول محور ارزشمند اهل بیت است (طباطهایی، ۱۲۷۷: ۳۵۳–۳۵۷).

اما نکته مهم در این باره انگیزه پیروان مذاهب اسلامی از مطرح کردن فضایل و مناقب اهل بیت و ائمه (ع) است. با عنایت به اینکه بخش کثیری از گزارههای مطرح شده در این باره در منابع شیعه و اهل سنت یکسان و مشابه است، باید تأکید کرد که هدف اساسی اهل سنت از گزارش فضایل و مناقب، تمجید از این خاندان و احترام به آنها است. حال آنکه شیعیان عموماً از بیان مطالب گوناگونشان در این باره هدفی جز اثبات ولایت و امامت آنها نداشته اند. بنابراین، با توجه به این بررسی مقایسهای باید اشاره کرد که مطالعه فضایل و مناقب اهل بیت (ع) در منابع شیعیان و اهل سنت نیازمند توجه به این مبنای اساسی و تفاوت در اهداف نگارش آنها است (مصطفی، ۱۹۸۳: ۱۹۶۸). تلاش برای رویارویی با اندیشههای مخالفان، پاسخ گویی به شبهات مطرح شده درباره اهل بیت و احتمالاً احساس تکلیف شرعی در بیان حقایق مد نظر شیعه از اهدافی بوده که در تدوین تاریخ اهل بیت از تکلیف شرعی در بیان حقایق مد نظر شیعه از اهدافی بوده که در تدوین تاریخ اهل بیت از

نظر شیعیان به دور نمانده است، چراکه حجم گسترده تبلیغات حکومتی و ضدشیعی و بدگویی هایی که بهویژه از امام علی (ع) می شد، باعث شد شیعیان در مقام پاسخ گویی برآیند، و ضمن بیان فضایل آنها بر اثبات حقوقشان نیز اصرار داشته باشند (ولوی، ۱۳۸۱: ٢١٧). در حالي كه اهل سنت در بيان مناقب اهل بيت، با تكيه بر فضايل آنها در قرآن، به صورت خاص به امام على (ع)، حسن اخلاق و علم ايشان (ابن مردويه، ١٤٢٢: ٢٢١-٣٥١، ٧٧-٩٥؛ كلابي، بي تا: ٣٣٤)، شــرافت نســب و قرابت با پيامبر اســلام (ص)، زهد و تقوا، ســخنان پیامبر (ص) درباره ایشان، سخاوت و شجاعت او بیشتر توجه کردهاند (ابن حنبل، ۱۴۳۳: ۱۰۹-۱۳۷۱ بستی سجستانی، بی تا: ۶۷، ۹۳، ۱۰۷، ۱۱۱). گرچه اهل سنت و حتی برخی از عالمان فرقههای شیعه غیر از امامیه، مانند محمد بن سلیمان کوفی زیدی (متوفای ۳۲۰ ه.ق.)، این دسته از فضایل را به اهل بیت و ائمه (ع) نخستین منحصر کرده و بیشتر شرافت نسب و قرابت زمانی با پیامبر (ص) را ملاک قرار داده و از بحث از فضایل و مناقب سایر ائمه خودداری کردهاند (کوفی، ۱۴۲۳؛ واعظی، ۱۳۹۵)، محدثان و مورخان شیعه با تأکید بر نص و اثبات امامت ائمه دوازده گانه و اشاره به علم امام، گذشته از ذکر فضایل فردی و اخلاقی ایشان، بخش مهمی از کتابهای فضایل را به بیان معجزات اهل بیت و امامان (ع) اختصاص دادهاند. حتى برخى از آنها ترجيح دادهاند تمامى مناقب ائمه (ع) را در قالب معجزات و آن هم برای همه ائمه دوازده گانه گزارش کنند. محمد بن جریر بن رستم طبری آملی (متوفای اوایل قرن ینجم ه.ق.) با نگارش کتاب نوادر المعجزات چنین کرده است. ۲ معجزاتی از قبیل سخن گفتن و ارتباط با فرشتگان، فهم زبان حیوانات و یرندگان، اطلاع از اعمال و نیت بندگان از جمله اینها است (ابن عقده، ۱۴۲۴: ۱۵۱، ۵۱؛ صفار، ۱۴۰۴: ۲۶۹، ۳۷۳، ٧٩٣، ٩٢٩، ١٥٩، ٩٨٩).

با استناد به این مطالعه مقایسهای باید گفت علی رغم عنایت ویژه مورخان مسلمان در توجه به مناقب اهل بیت و ائمه (ع)، به نظر می رسد رویکرد اهل سنت بیشتر معطوف به فضایل خانوادگی، معنوی و اخلاقی آنها است و به سخن گفتن از مناقب نظامی، سیاسی و موضوع ولایت درباره آنها علاقه چندانی ندارند، در حالی که شیعیان علاوه بر مطرح کردن

ابعاد منقبتی، جایگاه سیاسی و رهبری آنها در جامعه را نیز به صورت گسترده مد نظر داشته اند. توجه بیشتر ابن سعد به مناقب امام حسن (ع) درباره ویژگیهای فردی و احتمالاً به واسطه صلح ایشان با معاویه، و تناسب نداشتن با مناقبی که برای امام حسین (ع) ذکر کرده، نمونهای از این مطلب است (واعظی، ۱۳۹۵: ۵۸-۶۹). برخی پژوهشگران معاصر معتقدند فضایل نگاری اهل بیت و ائمه (ع) نزد اهل سنت در راستای تعدیل عقول و تألیف قلوب جماعت شیعه و اهل سنت و برای مهار فضای افراط در اعتقادات فریقین انجام شده است. اینکه احمد بن حنبل (متوفای ۲۴۱ ه.ق.) فضایل حضرت علی (ع) را تدوین کرد نیز در همین راستا ارزیابی شده است. البته این دیدگاه منکر علاقه و محبت ذاتی اهل سنت به اهل بیت نیست (هدایت پناه، ۱۳۸۳: ۲۱۴).

مبحث دیگر درباره مناقبنگاری اهل بیت و ائمه (ع)، رشد استقلال و تفکیک متون مناقبنگاری پس از قرن دوم هجری است. در حالی که در قرن دوم تعداد آثار مستقل تدوین شده کمتر از ده اثر است، بررسی آماری انجام شده در این پژوهش مقایسهای گویای آن است که در قرن سوم و چهارم تعداد مناقبنگاری ها چندین برابر شده است (نک: طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳۷۷–۳۵۳، ۶۱۹–۵۵۰؛ اصغرپور، ۱۳۸۸: ۱۵۰). احتمالاً از سویی دیدگاه ملایم عباسیان از ابتدای قرن سوم هجری و نفوذ ایرانیان در دستگاه خلافت، و از سوی دیگر قدرت یابی دولت های شیعی مانند آلبویه در قرن چهارم هجری (۳۲۰–۴۴۷) در این خصوص بی تأثیر نبوده است. چنان که قبلاً نیز گفتیم، علاقه عباسیان به قراردادن خاندان خود و آل عباس در زمره اهل بیت پیامبر (ص) و بهره مندی مادی، معنوی و سیاسی از نقل مناقب و فضایل اهل بیت، باعث تمایل و تشویق آنها به فعالیت در این زمینه بوده است.

#### نتيجه

بر اساس پژوهش انجام شده درباره بررسی مقایسهای مصادیق و جایگاه اهل بیت (ع) در متون متقدم تاریخ نگاری اسلامی و توجه به اشتراکات و افتراقات، به این نتیجه میرسیم که:

- ۱. تعریف و تحدید متفقالقولی از مصادیق «اهل بیت» در متون تاریخی وجود ندارد و مورخان بر اساس دیدگاههای اعتقادی یا سیاسی آن را تعریف کردهاند. در عین حال نظریه انحصار مصادیق «اهل بیت» در اصحاب کساء، بسیار بیشتر در بین مورخان شیعه و اهل سنت شایع است و می توان آن را نظریه غالب در این زمینه دانست.
- 7. شیعیان در نگارش تاریخ اهل بیت پیشگام بودهاند. به نظر میرسد روی خوش نشانندادن حاکمیت به این کار و اینکه شیعیان جایگاه امامت و رهبری اهل بیت را مطرح می کردند، باعث می شد مورخان اهل سنت فعالیت چندانی در این حوزه نداشته باشند. بنابراین، تدوین آثار در این موضوع تابعی از علایق و اوضاع و احوال مذهبی، سیاسی، زمانی و مکانی بوده است.
- ۳. شیعیان و اهل سنت نقش فعال تری در حوزه فضایل و مناقب نگاری اهل بیت (ع) در مقایسه با تاریخ نگاری صرف ایشان ایفا کرده اند. البته اهداف عالمان مذاهب اسلامی از فعالیت در این عرصه یکسان نیست.
- ۴. تأثیر دیدگاههای فقهی و کلامی در تاریخنگاری اهل بیت (ع) به دست شیعیان بسیار گسترده بوده و تعداد کثیری از آثار در موضوع اهل بیت (ع) به دست فقهای مورخ تدوین شده است.
- ۵. مطرح کردن معجزات، بیان برخی گزارشهای اغراق آمیز، و همچنین موضوع عصمت اهل بیت (ع) از سوی شیعیان در متون تاریخ اهل بیت وارد شده، اما مورخان اهل سنت ضمن نقد آنها کوشیدهاند با دوری از این مطالب بر گزارههای تاریخی تأکید کنند.

#### *پىنوشت*ھا

- ١. «وَالَّذِينَ آمَنُوا منْ بَعْدُ وَ هَاجَرُوا وَ جَاهَدُوا مَعَكُمْ فَأُولَئِكُ منْكُمْ وَ أُولُو الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أُولِي بَبَعْض في كتَابِ اللَّه إِنَّ اللَّه عَبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَملُواً في كتَابِ اللَّه إِنَّ اللَّه بكلِّ شَيء عَلِيمٌ (انفال: ٧٥)؛ «ذَلَك الَّذِي يَبْشِرِ اللَّهُ عَبَادَهُ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ عَملُواً الصَّالِحَاتَ قُلَ لَا السَّالَكُمْ عَلَيهِ أُجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى وَ مَنْ يَفْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فَيها حُسْنًا إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ شَكُورٌ " (شورى: ٢٣).
- ۲. وى غير از محمد بن جرير طبري صاحب تفسير و تاريخ مشهور است. همچنين، گفته مىشود غير از محمد بن جرير طبرى، عالم شيعه و صاحب كتاب المسترشاد، است (نك.: طبرى، ۱۴۲۷).

#### منابع

- قرآن كريم.
- ابن بابويه قمى (صدوق)، محمد بن على (١٣٩٥). كمال الدين و تمام النعمة، تصحيح: على اكبر غفارى، تهران: دار الكتب الاسلامية.
- ابن بابویه قمی (صدوق)، محمد بن علی (بی تا). عیون اخبار الرضا (ع)، تصحیح: مهدی لاجوردی زاده، تهران: جهان.
- ابن حنبل، احمد بن محمد (١٤٣٣). فضائل امير المؤمنين على بن ابى طالب (ع)، تحقيق و تصحيح: سيد عبدالعزيز طباطبايي، قم: دار التفسير.
- ابن عقده، احمد بن محمد (۱۴۲۴). فضائل امير المؤمنين (ع)، تحقيق: عبد الرزاق محمد حسين حرز الدين، قم: دليل ما.
- ابن فارس، احمد (بي تا). معجم مقاييس اللغة، تحقيق: شهاب الدين ابو عمرو، بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر.
- ابن كثير، اسماعيل بن عمر (١٤١٩). تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمد حسين شمس الدين، بيروت: منشورات محمد على بيضون، ج۶.
- ابن مردویه، احمد بن موسی (۱٤۲۲). مناقب علی بن ابی طالب (ع) و ما نزل من القرآن فی علی، تحقیق: عبد الرزاق محمد حسین حرز الدین، قم: دار الحدیث.
- اخبار الدولة العباسية (١٣٩١). تحقيق: عبد العزيز دورى، عبد الجبار مطلبى، بيروت: دار طليعة للطباعة والنشر.
- اشراقی، شهاب الدین؛ لنکرانی، محمدفاضل (۱۳۶۹). اهل البیت (ع)، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی. اصغرپور، حسن (۱۳۸۸). «کتاب شناسی تاریخی مناقب نگاری اهل بیت (ع) از آغاز تا پایان قرن سوم»، در: مشکات، ش۱۰۸، ص۱۳۰–۱۵۳.
- بستى سجستانى، اسماعيل بن احمد (بى تا). المراتب فى فضائل امير المؤمنين و سيد الوصيين على بن ابى طالب (ع)، قم: دليل ما.
- جعفری، حسین محمد (۱۳۹۲). تشیع در مسیر تاریخ، ترجمه: محمدتقی آیتاللهی، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
  - جعفریان، رسول (۱۳۸۱). حیات فکری و سیاسی امامان شیعه (ع)، قم: انصاریان.
- جهضمی، نصر بن علی (۱۴۱۰). تاریخ اهل البیت (ع)، تحقیق: محمدرضا حسینی جلالی، قم: آل البیت لاحیاء التراث.

- داداش نژاد، منصور (۱۳۸۶). «تاریخ نگاری شیعیان در سده های نخستین»، در: نامه تاریخ پژوهان، ش ۱۰، ص ۴۵-۸۸.
  - دورى، عبد العزيز (٢٠٠٧). مقدمه في تاريخ صدر الاسلام، بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية.
- ذهبی، محمد بن احمد (۱۴۱۱). تاریخ الاسلام و وفیات المشاهیر والاعلام، تحقیق: عمر عبد السلام تدمری، بیروت: دار الکتب العربی، ج۱۸.
- راغب اصفهاني، حسين بن محمد (١۴١٢). مفردات في الفاظ القرآن، تحقيق: صفوان عدنان داوودي، بيروت: دار الشامية.
- رفاعی، عبد الجبار (۱۳۷۱). معجم ما کتب عن الرسول و اهل البیت (ع)، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- رفیعی، علی (۱۳۸۰). «اهل بیت»، در: دائرةالمعارف بزرگ اسلامی ، ج ۱۰، زیر نظر: کاظم موسوی بجنوردی، تهران: مرکز دائرةالمعارف بزرگ اسلامی.
- زبير بن بكار (١٣٨٦). الاخبار الموفقيات، ترجمه و تحقيق: اصغر قائدان، تهران: شركت چاپ و نشر بينالملل.
- شاکری، مریم (۱۳۸۶). «تاریخنگاری فقها و متکلمان شیعی در دوره آلبویه»، در: نامه تاریخ پژوهان، ش۱۰، ص ۸۹-۱۱۴.
- صفار، محمد بن حسن (۱۴۰۴). بصائر الدرجات في فضائل آل محمد (ص)، تصحيح: محسن كوچهاغي تبريزي، قم: كتابخانه آيتالله مرعشي نجفي.
- صفری فروشانی، نعمتالله (۱۳۸۶). «بررسی دو اثر تاریخنگاری شیخ صدوق (ره)»، در: نامه تاریخپژوهان، ش ۱۰، ص۱۶۶-۲۰۷.
- طباطبايى، سيد عبد العزيز (١٤١٧). اهل البيت (ع) في المكتبة العربية، قم: مؤسسة آل البيت (ع) لاحياء التراث.
- طبرسی، احمد بن علی (۱۴۰۳). الاحتجاج، تصحیح: محمدتقی موسوی خرسان، مشهد: نشر المرتضی، ج۲.
- طبرى، محمد بن جرير بن رستم (١٤١٥). المسترشد في الامامة امير المؤمنين على بن ابي طالب، تحقيق: احمد محمودي، تهران: مؤسسة الثقافة الاسلامية لكوشانبور.
- طبرى، محمد بن جرير بن رستم (١٤٢٧). نوادر المعجزات في مناقب الائمه الهداة، تصحيح: باسم محمد اسدى، قم: دليل ما.
  - طوسى، محمد بن حسن (١٤١٤). الامالي، قم: دار الثقافة.

#### بررسی مقایسهای جایگاه اهل بیت (ع) در آثار مورخان ... / ۵۵

- طوسى، محمد بن حسن (بي تا). الفهرست، قم: منشورات الشريف الرضى.
- عزیزی، حسین؛ و دیگران (۱۳۸۰). راویان مشترک؛ پژوهشی در بازشناسی راویان مشترک شیعه و اهل سنت، قم: بوستان کتاب.
- قاضي عبد الجبار، احمد بن عبد الجبار (۱۴۲۷). تثبيت دلائل النبوة، تحقيق: عبد الكريم عثمان، قاهره: دار المصطفى للطباعة والنشر.
  - قرطبي، محمد بن احمد (١٤١٧). الجامع لاحكام القرآن، بيروت: دار الكتب العلمية.
- کربلایی پازوکی، علی (۱۳۸٤). «نقش اندیشههای کلامی در تاریخنگاری مسلمانان»، در: /ندیشه نوین دریز، ش۳، ص ۱۹۵۰-۲۱۹.
  - كلابي، عبد الوهاب بن حسن (بي تا). مناقب الامام على ابن ابي طالب (ع)، بيروت: دار الاضواء.
    - كليني، محمد بن يعقوب (١٣٨٧). الكافي، قم: دار الحديث.
- كوفى، محمد بن سليمان (١٤٢٣). مناقب الأمام امير المؤمنين على بن ابى طالب (ع)، تحقيق: محمد باقر محمودى، قم: مجمع احياء الثقافة الاسلامية.
- محمد نور ولى، عبد العزيز (١٤١٧). اثر التشيع على الروايات التاريخية في القرن الاول الهجرى، المدينة النبوية: دار الخضيري للنشر والتوزيع.
  - مسعودي، على بن حسين (١٣٨٤). اثبات الوصية للامام على بن ابي طالب (ع)، قم: انصاريان.
    - مصطفى، شاكر (١٩٨٣). التاريخ العربي والمورخون، بيروت: دار العلم للملائين، ج١.
- معارف مجید؛ سلیمانی، داوود؛ حیدری نسب؛ علی رضا (۱۳۸۷). «اخبار مناقب اهل بیت (ع) میراث مکتوب امت»، در: مقالات و بررسیها، ش۸۸ ص۱۰۷–۱۲۸.
- مفيد، محمد بن محمد (١٣٨٨). الارشاد في معرفة حجج الله على العباد، ترجمه: امير خان بلوكي، قم: تهذيب.
- مفيد، محمد بن محمد (١٤١٦). *الارشاد في معرفة حجج الله على العباد*، بيروت: آل البيت لاحياء التراث.
- مفيد، محمد بن محمد (بي تا). مسار الشيعة في مختصر تواريخ الشريعة، تحقيق: مهدى نجف، قم: المؤتمر العالمي لالفية الشيخ المفيد.
- میرزایی، علی رضا (۱۳۹۷). «مفهوم اهل بیت (ع) و شمول مصداقی آن از منظر علمای اهل سنت»، در: پژوهش نامه مذاهب اسلامی، س۵، ش۹، ص ۴۱–۵۵.
- نورالاهی، سید محمد (۱۳۸۵). «بررسی و نقد دیدگاه و روش طبری در تاریخ نسبت به اهل بیت (ع)»، در: علوم اسالامی، س۱، ش۴، ص۸۷-۱۰۴.

هدایت پناه، محمدرضا (۱۳۸۳). «در آمدی بر شناخت و شکل گیری و تطور صحابه نگاری ۱»، در: تاریخ اسلام در آینه پژوهش، س۱، ش۴، ص۱۹۷–۲۳۶.

هلالی، سلیم بن قیس (۱۳۸۹). اسرار خاندان محمد (ص)، ترجمه: مهدی صباغی، قم: ارمغان یوسف. واعظی، محمد جواد (۱۳۹۵). «بررسی تطبیقی گزارش منابع منتخب از فضایل ائمه اطهار»، در: تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س۷، ش۲۰، ص۰۰-۷٤.

ولوی، علی محمد (۱۳۸۱). «بررسی تأثیر علایق خاندانی و رسوبات اندیشه دینی نومسلمانان بر ضبط سیره و تاریخ زندگانی پیامبر (ص) قبل از ابن استحاق»، در: فصل نامه علوم انسانی دانشگاه الزهرا، ش۲۰ ش۲۲، ش۲۰ سه۲۰ سه۲۰ ۲۰۸.

#### References

The Holy Quran

- Akhbar al-Dawlah al-Abbasiyah (News of Abbasid State). 1972. Researched by Abd al-Aziz al-Dawri & Abd al-Jabbar Motallebi, Beirut: Taliah House for Printing and Publishing. [in Arabic]
- Asgharpur, Hasan. 2009. "Ketabshenasi Tarikhi Managhebnegari Ahl Bayt (AS) az Aghaz ta Payan Gharn Sewwom (Historical Bibliography of Virtue Writing about Ahl al-Bayt (AS) from the Beginning to the End of the Third Century)", in: *Meshkat*, yr. 102, pp. 130-153. [in Farsi]
- Azizi, Hoseyn; et al. 2001. Rawiyan Moshtarak: Pajuheshi dar Bazshenasi Rawiyan Moshtarak Shiah wa Ahl Sonnat (Common Narrators: A Research on the Identification of Common Shiite and Sunni Narrators), Qom: Book Garden. [in Farsi]
- Bosti Sajestani, Ismail ibn Ahmad. n.d. Al-Marateb fi Fazael Amir al-Momenin wa Sayyed al-Wasiyin Ali ibn Abi Taleb (AS) (Ranks in the Virtues of the Commander of the Faithful and the Master of the Legatees Ali ibn Abi Taleb), Qom: Dalil Ma. [in Arabic]
- Dadashnejad, Mansur. 2007. "Tarikhnegari Shiayan dar Sadeh-hay Nokhostin (Historiography of Shiites in the First Centuries)", in: *Historians' Letter*, no. 10, pp. 45-88. [in Farsi]
- Dawri, Abd al-Aziz. 2007. *Moghaddamah fi Tarikh Sadr al-Islam (Introduction to the History of Early Islam)*, Beirut: Center for Arab Unity Studies. [in Arabic]
- Eshraghi, Shahab al-Din; Lankarani, Mohammad Fazel. 1990. *Ahl al-Bayt (AS) (The Prophet's Household)*, Tehran: Islamic Culture Publishing Office. [in Arabic]
- Ghazi Abd al-Jabbar, Ahmad ibn Abd al-Jabbar. 2006. *Tathbit Dalael al-Nobowwah* (Establishing the Proofs of Prophecy), Researched by Abd al-Karim Othman, Cairo: Al-Mustafa House for Printing and Publishing. [in Arabic]
- Ghortobi, Mohammad ibn Ahmad. 1997. *Al-Jame le Ahkam al-Quran (Collection of the Quranic Rules)*, Beirut: Scientific Books House. [in Arabic]
- Hedayatpanah, Mohammad Reza. 2004. "Daramadi bar Shenakht wa Sheklgiri wa Tatawwor Sahabeh Negari 1 (An Introduction to the Identification, Formation and Development of Writings on Companions 1)", in: *Islamic History in the Mirror of Research*, yr. 1, no. 4, pp. 197-236. [in Farsi]

- Helali, Solaym ibn Ghays. 2010. Asrar Khandan Mohammad (S) (Secrets of Mohammad's Family), Translated by Mahdi Sabbaghi, Qom: Armaghan Yusof. [in Farsi]
- Ibn Babewayh Qomi (Sadugh), Mohammad ibn Ali. 2016. *Kamal al-Din wa Tamam al-Nemah (Completion of the Religion and Perfection of the Grace)*, Edited by Ali Akbar Ghaffari, Tehran: Islamic Books House. [in Arabic]
- Ibn Babewayh Qomi (Sadugh), Mohammad ibn Ali. n.d. *Oyun Akhbar al-Reza* (Selected Words of Imam Reza), Researched by Mahdi Lajewardizadeh, Tehran: Jahan. [in Arabic]
- Ibn Fares, Ahmad. n.d. *Mojam Maghayis al-Loghah (Dictionary of Comparative Language)*, Researched by Shahab al-Din Abu Amr, Beirut: Thought Institute for Printing and Publishing. [in Arabic]
- Ibn Hanbal, Ahmad ibn Mohammad. 2012. Fazael Amir al-Momenin Ali ibn Abi Taleb (AS) (The Virtues of the Commander of the Faithful, Ali ibn Abi Taleb), Researched by Seyyed Abd al-Aziz Tabatabayi, Qom: Exegesis House. [in Arabic]
- Ibn Kathir, Ismail ibn Omar. 1999. *Tafsir al-Quran al-Azim (Interpretation of the Great Quran)*, Researched by Mohammad Hosayn Shams al-Din, Beirut: Mohammad Ali Bayzun Press, vol. 6. [in Arabic]
- Ibn Mardawayh, Ahmad ibn Musa. 2002. Managheb Ali Ibn Abi Taleb (AS) wa Ma Nozela men al-Quran fi Ali (AS) (The Virtues of Ali Ibn Abi Talib (AS) and What Was Revealed from the Quran about Him), Researched by Abd al-Razzagh Mohammad Hosayn Herz al-Din, Qom: Hadith House. [in Arabic]
- Ibn Oghdah, Ahmad ibn Mohammad. 2004. Fazael Amir al-Momenin (Virtues of the Commander of the Faithful), Researched by Abd al-Razzagh Mohammad Hosayn Herz al-Din, Qom: Dalil Ma. [in Arabic]
- Jafari, Hoseyn Mohammad. 2013. *Tashayyo dar Masir Tarikh (Shiism in the Path of History)*, Translated by Mohammad Taghi Ayatollahi, Tehran: Islamic Culture Publishing Office. [in Farsi]
- Jafariyan, Rasul. 2002. Hayat Fekri wa Siyasi Imaman Shiah (The Intellectual and Political Life of Shiite Imams), Qom: Ansariyan. [in Farsi]
- Jahzami, Nasr ibn Ali. 1990. *Tarikh Ahl al-Bayt (AS) (History of the Prophet's Household)*, Researched by Mohammad Reza Hoseyni Jalali, Qom: Al al-Bayt Institute for Heritage Revival.

- Kalabi, Abd al-Wahhab ibn Hasan. n.d. *Managheb al-Imam Ali Ibn Abi Taleb (Virtues of Imam Ali Ibn Abi Taleb)*, Beirut: Lights House. [in Arabic]
- Karbalayi Pazuki, Ali. 2005. "Naghsh Andisheh-hay Kalami dar Tarikhnegari Mosalmanan (The Role of Theological Thoughts in Muslim Historiography)", in: *New Religious Thought*, no. 3, pp. 195-219. [in Farsi]
- Kolayni, Mohammad ibn Yaghub. 2008. Al-Kafi, Qom: Hadith House. [in Arabic]
- Kufi, Mohammad ibn Solayman. 2003. Managheb al-Imam Amir al-Momenin Ali Ibn Abi Taleb (Virtues of Imam the Commander of the Faithful Ali Ibn Abi Taleb), Researched by Mohammad Bagher Mahmudi, Qom: The Revival of Islamic Culture Complex. [in Arabic]
- Maaref, Majid; Soleymani, Dawud; Heydari Nasab, Ali Reza. 2008. "Akhbar Managheb Ahl Bayt (AS) Mirath Maktub Ommat (Narrations on the Virtues of Ahl al-Bayt (AS), Written Heritage of the Community)", in: *Articles and Reviews*, no. 88, pp. 107-128. [in Farsi]
- Masudi, Ali ibn Hosayn. 2005. Ethbat al-Wasiyah le al-Imam Ali Ibn Abi Taleb (AS) (Demonstration of the Will for Imam Ali Ibn Abi Taleb (AS), Qom: Ansariyan. [in Arabic]
- Mirzayi, Ali Reza. 2018. "Mafhum Ahl Bayt (AS) wa Shomul Mesdaghi An az Manzar Olamay Ahl Sonnat (The Concept of Ahl al-Bayt (AS) and Its Exemplary Inclusion from the View of Sunni Scholars)", in: *Journal of Islamic Denominations*, yr. 5, no. 9, pp. 41-55. [in Farsi]
- Mofid, Mohammad ibn Mohammad. 1996. *Al-Ershad fi Marefah Hojajellah ala al-Ebad (Guidance to the Knowledge of the Representatives of God over the People)*, Beirut: Al al-Bayt Institute for Heritage Revival. [in Arabic]
- Mofid, Mohammad ibn Mohammad. 2009. *Al-Ershad fi Marefah Hojajellah ala al-Ebad (Guidance to the Knowledge of the Representatives of God over the People)*, Translated by Amir Khanboluki, Qom: Tahzib. [in Arabic]
- Mofid, Mohammad ibn Mohammad. n.d. *Masar al-Shiah fi Mokhtasar Tawarikh al-Shariah (The Path of Shiism in the Brief History of Sharia)*, Researched by Mahdi Najaf, Qom: Sheikh Mofid Millennium World Congress. [in Arabic]
- Mohammad Nur Wali, Abd al-Aziz. 1997. Athar al-Tashayyo ala al-Rewayat al-Tarikhiyyah fi al-Gharn al-Awwal al-Hejri (The Impact of Shiism on the Historical Narratives in the First Century AH), Medina: Al-Khozayri House for Publishing and Distribution. [in Arabic]

- Mostafa, Shaker. 1983. *Al-Tarikh al-Arabi wa al-Mowarrekhun (Arab History and Historians)*, Beirut: House of Knowledge for Millions, vol. 1. [in Arabic]
- Nurelahi, Seyyed Mohammad. 2006. "Barresi wa Naghd Didgah wa Rawesh Tabari dar Tarikh Nesbat be Ahl Bayt (AS) (Tabari's View and Method in History regarding Ahl al-Bayt (AS): Review and Critique)", in: *Islamic Sciences*, yr. 1, no. 4, pp. 87-104. [in Farsi]
- Rafi, Ali. 2001. "Ahl Bayt (The Prophet's Household)", in: *Great Islamic Encyclopedia*, vol. 10, Under the Supervision of Mohammad Kazem Musawi Bojnurdi, Tehran: The Great Islamic Encyclopedia Center. [in Farsi]
- Ragheb Isfahani, Hosayn ibn Mohammad. 1992. *Al-Mofradat fi Alfaz al-Quran* (*Dictionary of Quranic Terms*), Researched by Safwan Adnan Dawudi, Beirut: Al-Shamiyah House. [in Arabic]
- Refai, Abd al-Jabbar. 1992. Mojam Ma Koteba an al-Rasul wa Ahl al-Bayt (AS) (A Collection of Books about the Prophet and His Family), Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance. [in Arabic]
- Safari Forushani, Nematollah. 2007. "Barresi Do Athar Tarikhnegari Sheikh Sadugh (Review of Two Historiographical Works of Sheikh Sadugh)", in: *Historians' Letter*, no. 10, pp. 166-207. [in Farsi]
- Saffar, Mohammad ibn Hasan. 1984. Basaer al-Darajat fi Fazael Al Mohammad (S) (Insights Degrees in the Virtues of the Family of Mohammad), Researched by Mohsen Kucheh Baghi Tabrizi, Qom: Ayatollah Marashi Najafi Library. [in Arabic]
- Shakeri, Maryam. 2007. "Tarikhnegari Foghaha wa Motekalleman Shi'i dar Doreh Al Buyeh (Historiography of Shiite Jurists and Theologians during the Period of Buyid Dynasty)", in: *Historians' Letter*, no. 10, pp. 89-114. [in Farsi]
- Tabari, Mohammad ibn Jarir ibn Rostam. 1995. *Al-Mostarshed fi al-Imamah Amir al-Momenin Ali Ibn Abi Taleb (Guide to the Leadership of Ali Ibn Abi Taleb)*, Researched by Ahmad Mahmudi, Tehran: Islamic Culture Foundation of Kushanbur. [in Arabic]
- Tabari, Mohammad ibn Jarir ibn Rostam. 2006. *Nawader al-Mojezat fi Managheb al-Aemmah al-Hodat (Rare Miracles about the Virtues of the Guiding Imams)*, Edited by Basem Mohammad Asadi, Qom: Dalil Ma. [in Arabic]
- Tabarsi, Ahmad ibn Ali. 1983. *Al-Ehtajaj (The Argument)*, Edited by Mohammad Taghi Musawi Khersan, Najaf: Al-Mortaza Press, vol. 2. [in Arabic]

- بررسی مقایسهای جایگاه اهل بیت (ع) در آثار مورخان ... / ۶۱
- Tabatabayi, Sayyed Abd al-Aziz. 1997. *Ahl al-Bayt (AS) fi al-Maktabah al-Arabiyah (The Prophet's Household in the Arabic Library)*, Qom: Al al-Bayt Foundation for Heritage Revival. [in Arabic]
- Tusi, Mohammad ibn Hasan. 1994. Al-Amali, Qom: Culture House. [in Arabic]
- Tusi, Mohammad ibn Hasan. n.d. *Al-Fehrest (Lists)*, Qom: Al-Sharif al-Razi Publications. [in Arabic]
- Waezi, Mohammad Jawad. 2016. "Barresi Tatbighi Gozaresh Manabe Montakhab az Fazael Aemmah Athar (A Comparative Study of the Accounts of Selected Sources on the Virtues of the Infallible Imams)", in: *The History of Islamic Culture and Civilization*, yr. 7, no. 22, pp. 55-74. [in Farsi]
- Walawi, Ali Mohammad. 2002. "Barresi Tathir Alayegh Khandani wa Rosubat Andisheh Dini Nomosalmanan bar Zabt Sireh wa Tarikh Zendegani Payambar (S) Ghabl az Ibn Ishagh (Investigating the Influence of Family Interests and Sediments of Religious Thought of Neo-Muslims on Recording the Life History of the Prophet (S) before Ibn Ishagh)", in: *Humanities Quarterly of Al-Zahra University*, yr. 12, no. 43, pp. 208-237. [in Farsi]
- Zahabi, Mohammad ibn Ahmad. 1991. *Tarikh al-Islam wa Wafayat al-Mashahir wa al-Alam (The History of Islam and the Deaths of Figures and Luminaries)*, Researched by Omar Abd al-Salam Tadmori, Beirut: Arabic Book Institute, vol. 18. [in Arabic]
- Zobayr ibn Bakkar. 2007. *Al-Akhbar al-Mowaffaghiyat (Success Accounts)*, Translated & Researched by Asghar Ghaedan, Tehran: International Publishing Company. [in Arabic]