#### **Islamic Denominations**

Vol. 9, No. 18, March 2023 (DOI) 10.22034/jid.2022.222936.1991

# Revelation and Intuition: Keys to the Mysticism of Ruhollah Mousavi Khomeini<sup>1</sup>

Dawud Gholami

Ali Akbar Afrasiyabpur \*\*, Hoseyn Khosrawi \*\*\*, Amir Jawan Arasteh

(Received on: 2020-03-11; Accepted on: 2020-07-23)

#### **Abstract**

Revelation and intuition are the keys to entering the spiritual and mystical world of Mousavi Khomeini. Without this indicator, the reader and researcher will be lost in his mystical sea, because the innermost layer of the spiritual thoughts of this great Shiite mystic forms the stages of revelation and intuition and considers the ultimate goal of mysticism to be meeting God and witnessing the truth. First, the importance of revelation and intuition in Islamic mysticism is examined from the perspective of early scholars. Then we will deal with the most important topics of Khomeini's mysticism in the field of revelation and intuition and will discuss from intuitive epistemology to the complete manifestation of intuitive knowledge that is a perfect human being. Afterward, we will clarify his intuitive view of the Holy Ouran and the meanings of faith and piety. Mousavi Khomeini considers intuitive knowledge the most complete kind of knowledge and deems it the most important key to entering the highest level of mysticism. His epistemology is based on revelation and intuition. Through these general clues, one can reach his mystical subtleties and look at his mystical thoughts from a different perspective. Furthermore, it is possible to understand how to reach revelation and intuition according to Mousavi Khomeini.

**Keywords:** Islamic Mysticism, Observation, Revelation, Presential Knowledge, Formal Revelation, Spiritual Revelation.

<sup>1.</sup> This article is taken from: Dawud Gholami, "Mystical Experience and Revelation and Its Explanation from Imam Khomeini's View", 2019, PhD Thesis, Supervisor: Amir Jawan Arasteh, Khomein Islamic Azad University, Iran.

<sup>\*\*</sup> PhD Student in Islamic Mysticism and Thoughts of Imam Khomeini, Khomein Islamic Azad University, Iran (Corresponding Author), gholami\_haj@yahoo.com.

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Department of Literature, Shahid Rajaee Teacher Training University, Tehran, Iran, ali2003@yahoo.com.

<sup>\*\*\*</sup> Assistant Professor, Department of Islamic Religions and Denominations, Islamic Azad University, Khomein Branch, Khomein, Iran, hkhosravi88@gmail.com.

<sup>\*\*\*\*</sup> Assistant Professor, Department of Islamic Mysticism and Sufism, University of Religions and Denominations, Qom, Iran, am.javan@gmail.com.

سال نهم، شماره هجدهم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱، ص۳۴۶\_۳۷۳

# کشف و شهود: کلید عرفان روحالله موسوی خمینی ا

داوود غلامی\* علیاکبر افراسیابپور\*\*، حسین خسروی\*\*\*، امیر جوان آراسته \*\*\*\*

علی اکبر افراسیابپور ۲ ، حسین خسروی ۲۰۰۰ ، امیر جوان اراسته ۲۰۰۰ [تاریخ دریافت: ۱۳۹۸/۱۲/۲۱ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۹/۰۵/۰۲]

#### چکیده

کشف و شهود کلید ورود به دنیای معنوی و عرفانی موسوی خمینی است. بدون این شاخص خواننده و محقق در دریای عرفانی وی سرگردان می شود؛ چراکه لایه باطنی اندیشههای معنوی این عارف بزرگ شیعی مراتب کشف و شهود را تشکیل می دهد و هدف نهایی عرفان را لقاءالله و شهود حق ترسیم می کند. ابتدا اهمیت کشف و شهود در عرفان اسلامی نزد قدما بررسی می شود. سپس به سراغ مهمترین سرفصلهای عرفان موسوی خمینی در حوزه کشف و شهود می رویم و از معرفت شناسی شهودی تا مظهر اتم معرفت شهودی که انسان کامل باشد و نیز نگاه شهودی وی به قرآن کریم و معانی ایمان و تقوا را روشن خواهیم کرد. موسوی خمینی معرفت شهودی را کامل ترین نوع شناخت می داند و مهمترین کلید ورود به عالی ترین مرتبه عرفانی معرفی می کند. معرفت شناسی وی بر اساس کشف و شهود استوار است. از این شاهراههای کلی می توان به دقایق عرفانی وی رسید و با نگاهی دیگر به مجموعه اندیشههای عرفانیاش نگریست. همچنین، وی رسید و با نگاهی دیگر به مجموعه اندیشههای عرفانیاش نگریست. همچنین، می توان به چگونگی وصول به کشف و شهود از دیدگاه موسوی خمینی پی برد.

**کلیدواژهها:** عرفان اسلامی، مشاهده، مکاشفه، علم حضوری، کشف صوری، کشف معنوی.

۱. برگرفته از: داوود غلامی، تجربه و مکاشفه عرفانی و تبیین آن از دیدگاه امام خمینی، استاد راهنما: امیر جوان آراسته، رساله دکتری، دانشگاه آزاد اسلامی خمین، ایران، ۱۳۹۸.

<sup>\*</sup> دانشجوی دکتری عرفان اسلامی و اندیشههای امام خمینی، دانشگاه آزاد اسلامی خمین، ایران (نویسنده مسئول) gholami\_haj@yahoo.com

<sup>\*\*</sup> دانشیار گروه ادبیات، دانشگاه تربیت دبیر رجایی، تهران، ایران gali2003@yahoo.com \*\*

<sup>\*\*\*</sup> استادیار گروه ادیان و مذاهب اسلامی، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد خمین، خمین، ایران hkhosravi88@gmail.com

<sup>\*\*\*</sup> استادیار گروه عرفان و تصوف اسلامی، دانشگاه ادیان و مذاهب، قم، ایران am.javan@gmail.com

#### درآمد

سالکی که مراحل تصفیه و تزکیه را طی می کند در حالتی بین خواب و بیداری یا در حال خلسه ادراکات روحی و معنوی خاصی پیدا می کند که در عرفان به آن «کشف» می گویند و چنان حالتی «مکاشفه» نام دارد. اگر قدرت روحی و تمرکز در سالک افزایش یابد و ادراکی روشن تر پیدا کند، و به چشم دل امور را ببیند و با گوشت بشنود، آن را «مشاهده» گویند. البته «کشف» در لغت رفع حجاب است، اما در اصطلاح عرفانی مقصود آگاهی بر امور غیبی و معانی پنهانی و ماورایی و مخفی است و مشاهده نیز دیدن به چشم ظاهری نیست، بلکه انوار معنوی و صور ارواح مشاهده می شود که با چشم سر دیدنی نیست، بلکه انواز معنوی و حکمت اسلامی، که موسوی خمینی در هر دو زمینه صاحب نظر است، کشف و شهود از علم حضوری است که توصیف ناپذیر، شخصی و انتقال ناپذیر به دیگران است و یافته هایش را نمی توان شرح و وصف کرد (هجویری، ۱۳۷۵: ۱۳۳۰؛ استیس، ۱۳۸۴: ۳۱۰).

به همین دلیل، برخی در شرح و تعبیر آن دچار خطا می شوند و عباراتی تناقض آمیز بیان می کنند. از طرفی زبانهای بشری برای ترسیم رخدادهای جهان طبیعت و حوادث آن وضع شده اند (فولادی، ۱۳۸۷: ۷۱)، در حالی که مکاشفات به امور ماورای طبیعی و متافیزیکی و ادراکات باطنی تعلق دارد (عینالقضات همدانی، ۱۳۴۱: ۶۳). در نتیجه اغلب به تمثیل مثال و بیانهای غیردقیق می پردازند و همین باعث اختلاف در گفتارشان می شود. از طرفی مکاشفات را به چهار دسته ربانی، ملکی، نفسی و شیطانی تقسیم کرده اند (آملی، ۱۳۶۸: ۴۵۵)، در حالی که مکاشفه ربانی و ملکی را صادقه و موجب رحمت حق و زمینه تقرب الی الله می دانند و مکاشفه نفسانی و شیطانی را توهمی و کاذب و زمینه تنزل و متصفنشدن به صفات حق دانسته اند. در گفته های عارفان، از جمله در متون عرفانی موسوی خمینی، بسیار کوشیده اند تا بین الهامات ربانی با القائات شیطانی تمیز و

تشخیص پدید آید. کشف و شهود نیاز به تأویل دارد، مانند رؤیا که تعبیر میخواهد (ابنسینا، ۱۴۰۰: ۲۵۵؛ سهروردی، ۱۳۷۲: ۸۰/۳).

در غرب، که کشف و شهود را تجربه عرفانی (mystical experience) نامیدهاند و اغلب همان معنا را دنبال کردهاند ویژگیهای جدیدی نیز برای آنها شناسایی کردهاند و کیفیت مشترک این تجربیات را «روشنشدن درون»، «اعتلای معنوی»، «اشراق»، «احساس جاودانگی»، «رهایی از هراس مرگ»، «رهایی از احساس گناه» و «ناگهانی بودن» دانسته اند (Forman, 1990: 86). همین ویژگیها باعث شد عرفان امری کاربردی برای نجات انسان از مشکلات جدید بشری باشد.

در بین قدما خواجه عبدالله انصاری بیشترین نظریهپردازی را درباره کشف و شهود دارد، که در کتاب منازل السائرین آنها را تدوین کرده است. موسوی خمینی نیز بر این آثار احاطه داشته و اغلب دربارهاش نظر داده است. خواجه عبدالله انصاری مکاشفه و مشاهده را در تقسیمبندیهای مختلفی بررسی میکند، مانند سه رتبه کردن مکاشفه به «علم» و «حال» و «عین» که علم گاهی پیدا میشود، و حال قدری دائمی تر، و مکاشفه عین تجلی ذاتی الاهی است. همچنین، تقسیمبندی مشاهده به «معرفت»، «معاینه» و «جمع» که معرفت را چون برق نور وجود و لوایح وجد میداند؛ و معاینه را قرین تجلیات ثابت و دائمی، و مشاهده جمع را در فنای کامل ترسیم میکند. همچنین، تقسیم به معاینه «به معاینه «قلب» و معاینه «روح» که اولی چشمی، دومی رسیدن به همیان دلیل خطاناپذیر است، و سومی با رؤیت حق و جذبه در روح عاشق همراه است. حتی «الهام» را از کشف و شهود میداند و آن را به سه دسته تقسیم میکند: همراه است. حتی «الهام» را از کشف و شهود میداند و آن را به سه دسته تقسیم میکند: آن گونه که هست شهود میشود (کاشانی، ۱۳۶۸: ۲۰۱، ۲۲، موسوی خمینی بیشتر به رفع حجاب و پردهبرداری از مقابل چشم قلب سالک میپردازد که در خود همه این رفع حجاب و پردهبرداری از مقابل چشم قلب سالک میپردازد که در خود همه این مرات را جمع دارد و این دیدگاه را با توجه به آیات و روایات انتخاب میکند. آنچه به مرات را جمع دارد و این دیدگاه را با توجه به آیات و روایات انتخاب میکند. آنچه به

نام «حالات» برای کشف و شهود بیان می شود، همچون یقین، عشق، وجد، شوق، ذوق، سلک و حیرت، همگی حالاتی است که در درک مراتب مشاهده برای سالک پیدا می شود.

گرچه موضوع کشف و شهود پیش تر به شیوههای مختلفی محل بحث قرار گرفته (نک: جوادی و معظمی گودرزی، ۱۳۸۶؛ حسینی و کیاشمشکی، ۱۳۹۴؛ صادقی نیری و سلیمان دوست، ۱۳۹۱؛ فلسرابی، ۱۳۹۰؛ طباطبایی و شسریعتی، ۱۳۹۱؛ فعالی، ۱۳۸۲؛ فنایی اشکوری، ۱۳۹۰؛ قمی و حسین زاده، ۱۳۷۵؛ وفایی، ۱۳۸۸) ولی در مجموع تاکنون به کشف و شهود به عنوان کلیدی برای ورود به عرفان موسوی خمینی نگاه نشده است.

## ۱. کشف و شهود در عرفان اسلامی

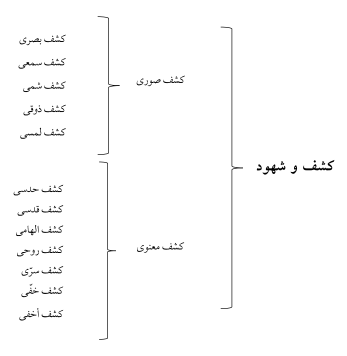
ادراکات انسان در معرفتشناسی از سه راه حاصل می شود؛ ادراکات حسی که اغلب علوم تجربی را نتیجه آن می دانند؛ ادراکات علمی عقلی که ریاضیات و فلسفه زاییده چنین دریافتهایی است؛ ادراکات شهودی که در عرفان به آن می پردازند و از راه تهذیب نفس و تصفیه درون حاصل می شود و عرفان را از علوم عقلی و حسی متمایز می کند. یعنی جوهره عرفان در کشف و شهود خلاصه می شود، تا آنجا که عرفان شناخت خدا و ایمان به او و تقرب به حق را در معرفت شهودی جست وجو می کند. اغلب «تجربه عرفانی» را مترادف «کشف و شهود» به کار می برند و آن را همان اشراقها و احوال و کشف و شهودهای سالک در سیر و سلوک تعریف می کنند و از نوع علم حضوری و مواجهه بی واسطه با حقیقت به شمار می آورند. برخی نیز این تجربه را زیر مجموعه تجربه دینی (religius experience) قرار داده اند (جیمز، ۱۳۷۲: ۱۸). البته وجوه اشتراک و اختلاف آنها نیز محل بحث قرار گرفته است (فرامرز قراملکی، ۱۳۸۵: ۲۱۴). درباره اینکه تجربه عرفانی به حالات درونی و کشف و شهود باطنی اطلاق می شود، در شرق و غرب توافق وجود دارد (فعالی، ۱۳۷۸: ۳۴۰) همو، ۱۳۵۰: ۳۲۰ همو، ۱۳۵۰ همونه سال می می شود و شود و خود دارد (فعالی، ۱۳۷۰: ۳۵۰ همو، ۱۳۵۰: ۳۲۰ همو، ۱۳۵۰: ۳۲۰ همو، ۱۳۵۰ همونه و شود و خود دارد (فعالی، ۱۳۷۰: ۳۲۰ همو، ۱۳۵۰ هما) و احوالی و احوالی استان استان

عرفان اسلامی کشف و شهود باعث می شود سر و باطن انسان به باطن عالم راه یابد (تلمسانی، ۱۳۷۱: ۱۳۷۸) .

معرفت از اینجا به هستی شناسی مربوط می شود و باطن انسان به باطن هستی مىرسلد. حجاب بين انسان و حق با كشف و شهود برداشته مى شود و براى شهود حق در رسیدن به لقاءالله، که لُب و خلاصه عرفان است، باید حجابهای مختلفی را از میان برداشت؛ حجابهای عالم طبیعت، سپس حجابهای عالم مثال و بالأخره حجابهای عالم عقول مجرد را باید از میان برداشت تا به اسماء و صفات حق رسید و سیس به سـوى شـهود احديت ييش رفت. اين مسـير لقاءالله اسـت كه عارفان مسلمان، خصوصاً موسوی خمینی، در آثار عرفانی شان بر آن تکیه فراوان دارند. برخی همچون خواجه عبدالله انصاری، شهود را برتر از کشف می دانند و غایت مکاشفه را مشاهده قلمداد مي كنند (تلمساني، ١٣٧١: ٥١٧) و برخي كشف را بالأتر از شهود مي دانند و معتقدند مشاهده به ذات تعلق می گیرد و مکاشفه به معانی می پردازد. پس مکاشفه لطیف تر و حوزهاش برتر است (ابن عربی، ۱۴۰۱: ۴۷۶/۲)، در حالی که هر دو دسته به یک حقیقت از دو زاویه نگریستهاند و در نهایت کشف و شهود به هم میرسند و انفکاکناپذیرند. با آنها حجابها برداشته می شود، چه حجابهای مادی که «ظلمانی» نام دارند، و چه حجابهای ماورای مادی که حجابهای نورانی هستند. برخی در امکان کشف و شهود تردید کردهاند. آنها در این خصوص «تجربه دینی» را به کار بردهاند (James, 1982) و همواره جوهر و اساس عرفان را همین امر تشخیص دادهاند. حتی برخی دین را نیز چنین تجربه معنویای ارزیابی میکنند. فردریک شلایرماخر (۱۷۶۸-۱۸۳۴) معتقد بود دیانت از تعالیم وحیانی و نه عقل معرفت آموز، بلکه تجربه دینی و معنوی است (باربور، ۱۳۶: ۱۳۱؛ یوسفیان، ۱۳۹۰: ۱۵۲). یعنی مرکزیت کشف و شهود در عرفان و حتی ادیان به عنوان عقیدهای پذیرفتهشده در آمده است که برخی آن را مواجهه با «امور قدسی»

#### کشف و شهود: کلید عرفان روحالله موسوی خمینی / ۳۵۱

نامیدهاند که بیانی دیگر از کشف و شهود است (Otto, 1958: 12). بنابراین، کشف و شهود اقسامی دارد که عبارتاند از:



کشف و شهود در حقیقت مکشوفشدن صور و حقایق مثالی و برزخی در مراتب مختلف است. اغلب کشف صوری را چنین تعریف کردهاند و کشف معنوی را مکشوفشدن حقایق عوالم فوق برزخ و اسرار و دقایق وجود مجرد دانستهاند. این انوار ربوبی است که در قلب سالک تجلی می کند و این ادراکات ظاهری و باطنی را به بار می آورد و حقایقی از پشت پرده مادیات بر سالک کشف می شود. البته تقسیم بندی های دیگری هم برای کشف و شهود بیان کردهاند (فرغانی، ۱۳۷۹: ۹۶۹؛ آشتیانی، ۱۳۶۵: ۹۶۰). کشف صوری از تجلیات أسمائی با ظهور اسمی از اسماء الاهی مربوط است، اما اغلب، حقایق را در صورتهای مثالی حاضر می کند. کشف معنوی معقول و نیز صوری است و شک در آن راه ندارد. تجلی اسم علیم است. چنان که عین الیقین از مراتب کشف

معنوی است. در عرفان اسلامی گاه در تقسیمبندی کلی، کشف و شهود را به دو دسته تقسیم می کنند: رحمانی و نفسانی. مشاهدات رحمانی که از حق مایه دارد به کشف حقیقت می انجامد و در خواب یا بیداری عین واقعه کشف می شود. اما در خطورات نفسانی مشاهداتی فاقد مصداق خارجی پیدا می شود که ساخته نفس آدمی است و آن را فاقد ارزش معرفتی می دانند. چنین کشفیاتی را اغلب توهمات می خوانند. یکی دیگر از مراتب کشف و شهود که محل توجه موسوی خمینی بوده (خمینی، ۱۳۶۰: ۲۸) متناسب دانستن انواع کشف با لطایف هفت گانه روح انسان و حتی مراتب سبعه بطون قرآن است که در بیان لطایف گنجانده شده است.

## این لطایف به شرح ذیل است:

- ١. لطيفه طبع؛ كتاب مستور و رقّ منشور؛ مبدأ حركت و سكون.
  - ٢. لطيفه نفس؛ لوح محو و اثبات؛ مبدأ ادراكات جزئي.
  - ٣. لطيفه قلب؛ لوح محفوظ؛ مبدأ ادراكات كلى تفضيلي.
- ۴. لطيفه روح؛ امالكتاب، قلم اعلا، عقل اول؛ حصول ملكه بسيطه.
  - ۵. لطيفه سر؛ مقام لاهوت، برزخ كبرا؛ فناى در مقام فعل.
    - ۶. لطیفه خفی؛ مقام او ادنی؛ فنای در مقام واحدیت.
- ٧. لطيفه اخفائيه؛ مقام غيب الغيوب غيب خفى انسانى؛ فناى در مقام احديت.

در حکمت اسلامی این مراتب را: ۱. عقل هیولایی، ۲. عقل بالملکه، ۳. عقل بالفعل، ۴. عقل بالفعل، ۴. عقل مستفاد، ۵. مقام محو، ۶. مقام طمس، و بالأخره ۷. مقام حق می دانند. این مراتب را برخی سیر در ۱. عالم جمادی، ۲. عالم نباتی، ۳. عالم حیوانی، ۴. عالم انسانی، ۵. عالم روحانی، ۶. عالم نورانی، و ۷. عالم رحمانی دانسته اند. موسوی خمینی نیز به این مراتب توجه داشته است (همو، ۱۳۹۵: ۸۷). «فتوحات عرفانی» هم بیان دیگری از کشف و شهود است؛ فتح قریب، فتح مبین و فتح مطلق که در گفته حکیمان می آید (صدرالدن شیرازی، ۱۳۸۰: ۱۷۱؛ ابن فناری، ۱۳۷۴: ۲۵؛ سبزواری، ۱۴۱۳: ۱۸)، همگی به قلب یا دل سالک

برمی گردد که آن نور معنوی را مشاهده کند، تا آنجا که گفتهاند «تنها راه ادراک حضوری ذات اقدس خدا شهود قلبی است» و چنین حضوری بهره دل مؤمن است، که حقیقت ایمان در متن آن نهاده شده باشد (جوادی آملی، ۱۳۸۵: ۴۵). این مطلب که موطن شهود، قلب است ابتدا در قرآن کریم (شعراء: ۱۹۲؛ حج: ۴۶) آمده است، و در متون عرفانی شرح و تفصیل و مراتب یافته است.

#### ۲. کشف و شهود کلید عرفان موسوی خمینی

از دیدگاه عرفانی موسوی خمینی، عرفان و سلوک در «لقاءالله» خلاصه می شود و به قول ابونصر سراج و دیگر عارفان «مشاهده» مقام لقاء حق است (سراج طوسی، ۱۹۶۰: ۲۱۹). کتاب شرح چهل حدیث موسوی خمینی با مرکزیت «لقاءالله» نوشته شده و در حدیث بیست و هشتم فصلی را به آن اختصاص داده و کشف و شهود را تنها راهی معرفی می کند که حجابهای ظلمانی و نورانی را از میان برمی دارد و عارف را به «لقاءالله» می رساند. «لقاء» در قرآن کریم ۱۵ بار به کار رفته و با «الله» «رب» و ضمیر باء آمده است و در عرفان به معنای ظهور معشوق ازلی و مشاهده حق الیقینی سالک در نظر گرفته می شود. هنگامی که موسوی خمینی «لقاءالله» را ممکن می دانند و با توجه به دیدگاه عرفانیاش آن را ثابت می کند به مخالفان پاسخ قاطع می دهد، و راه را باز می کند در نظر و شهود را به مرکزیت عرفان اسلامی بیاورد. درباره «لقاءالله» می گوید:

مقصود این نیست که اکتناه ذات مقدس جایز است، یا در علم حضوری یا مشاهده عینی روحانی احاطه بر آن ذات محیط علی الاطلاق ممکن است؛ بلکه امتناع اکتناه در علم کلی و به قدم تفکر و احاطه در عرفان شهودی و قدم بصیرت، از امور برهانیه و مورد اتفاق جمیع عقلا و ارباب معارف و قلوب است. لکن آنها که مدعی این مقام هستند، گویند پس از تقوای تام و تمام و اعراض کلی قلب از جمیع عوالم و رفض نشأتین و قدم بر فرق انیّت و انانیّت گذاشتن و توجه تام و اقبال کلی به حق و اسماء و صفات آن ذات مقدس

کردن و مستغرق عشق و حب ذات مقدس شدن و ارتیاضات قلبیه کشیدن، یک صفات قلبی برای سالک پیدا شود که مورد تجلیات اسمائیه و صفاتیه گردد. و حجابهای غلیظی که بین عبد و اسماء و صفات بود، خرق شود و فانی در اسماء و صفات گردد. و از برای بعضی از ارباب و سلوک ممکن است حجاب نوری اسماء و صفات این نیز خِرق گردد، و به تجلیات ذاتی غیبی نائل شود و خود را متعلق و متدتلی به ذات مقدس ببیند، و در این مشاهده احاطه قیومی حق و فنای ذاتی خود را مشهود کند و با لعیان وجود خود و جمیع موجودات را ظل حق ببیند (خمینی، ۱۳۸۱: ۴۵۴).

ویژگی بارز کشف و شهود معصومیت و مصونیت از خطا است که از نظر عقلی دلیلش این است که از سنخ علم حضوری است و واسطهای بین عالم و معلوم نیست. به همین دلیل خطاناپذیر است. این مواجهه مستقیم با معلوم یعنی «ذات» عالم با واقعیت خود، واقعیت معلوم را می یابد و برای حصول ادراک به قوه خاصی مبتنی نیست (مطهری، ۱۳۷۸: ۴۷۶/۶). از این نظر کشف و شهود مافوق عقل است و به حقایق اشیا و موجودات تعلق می گیرد و چون در آن حقایق امور در عالی ترین درجه شناخته می شود، خداشناسی و لقاءالله نیز فقط با چنین شناختی امکانپذیر است. البته این عالم کشفی تشکیکپذیر است. یعنی دارای مراتب و درجات متفاوتی است (زنوزی، ۱۳۶۱: ۹۷)، چنانچه گفتهاند «تعلیم ربانی» و «علوم کشفی» با ادراکات بدون واسطهای هستند که از راه ذوق و وجدان برای سالک حاصل می شود (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۳: ۱۴۴). به همین دلیل خمینی تنها راه وصول به لقاءالله را از طریق کشف و شهود عرفانی می داند.

## ۲. ۱. معرفت شناسی شهودی موسوی خمینی

از دیدگاه موسوی خمینی، معرفت حقیقی از طریق کشف و شهود حاصل می شود و با اینکه معرفت هستی و عقلی را در جایگاه خود معتبر می داند، اما برای شناخت حقیقت هستی و به ویژه شناخت خود و حق، مشاهده معنوی، معرفتی خطاناپذیر است، چراکه از سنخ علم حضوری است که تردیدی در دریافتهای آن نیست. این عقیده نزد عارفان

بزرگ نیز سابقه داشته، و کشف و شهود را معرفتی گفتهاند که شک در آن راه ندارد و آن معلوم شدن ذات و صفات حضرت حق است (حلاج، ۱۳۸۶: ۱۸). دیگر عارفان نیز به این مطلب اعتراف کردهاند. در بحث از معرفت، موسوی خمینی معتقد است:

معرفت آن است که انسان حقیقت عرفان، شهود و نتیجه سیر و سلوک، رفع حجاب از چهره حقیقت و رؤیت ذل عبودیت را در خود بیابد و اصل فقر را در خویش و همه موجودات مشاهده نماید که در دعای منسوب به امام سجاد (ع) «اللّهم أرنی الأشیاءِ کما هی» حضرت شهود و معرفت حقیقی در ذُل و عزّ عبودیت اشاره می فرماید (خمینی، ۱۳۸۸: ۱۱).

یعنی در حقیقت معرفت را در کشف و شهود کامل به شمار می آورد و خداشناسی و سیر به سوی او را از این راه امکانپذیر می داند. از نظر حکمای اسلامی هم کشف و شهود، علمی بی واسطه و قطعی است که از قرآن کریم و روایات استنباط می شود و به طور جامع با استناد به این خصوص معتبر بر آن استدلال آورده اند. موسوی خمینی نیز همواره با بهره گیری از معارف الاهی و با مراجعه به آیات و روایات اندیشههای عرفانی اش را بیان می کند. البته مقدمه کشف و شهود را اجرای مناسک شرعی می داند و مجاهده جسمانی و معنوی را در این راه لازم می شمرد تا ابتدا نفس از «امهات رذایل که ارجاس صوریه و باطنیه است، تطهیر شود» (همو، ۱۳۸۱: ۸۷).

معرفت شناسی موسوی خمینی تحت تأثیر حکمت متعالیه ملاصدرا است و در عین حال که عرفانی است اما به حکمت و فلسفه نیز پای بند است و همواره شریعت را همسو با این مبانی در نظر می گیرد. درباره مقام فلسفی وی گفتهاند: «آن مرد بزرگ، استاد مسلم در حکمت متعالیه و از اساتید مسلم در کتب عالیه سطوح معقول بوده» (آشتیانی، ۱۳۶۸: ۴) اما در معرفت و ادراک مراحلی برای شناخت قائل بود که مرتبه پایین آن حسی و پس از آن عقلی است و بالاترین درجه معرفت را شهودی می دانست. از نظر موسوی خمینی، انسان با توجه به سعه وجودی اش می تواند با اتصال به منبع

وحیانی، به شهود حقایق و برهان امور نائل آید و به سبب این احاطه علمی بر ذوات، تسلط وجودی نیز بر موجودات به دست آورد. چنین نگرشی مبتنی بر نگرش ملاصدرا است (نقیبزاده، ۱۳۶۴: ۲۴۴).

از طرفی در این معرفت شناسی، وی بر این نکته تکیه دارد که «اذا فَسد العالِم فسد العالَم»، یعنی معتقد است به علت غوطه ورشدن در محسوسات، معرفت انسانها ناقص می شهود و تا علم و ادراک به رؤیت و ایمان مبدل نشود، آن علم تأثیری در نورانیت انسان نخواهد داشت (اردبیلی، ۱۳۸۵: ۴۴۸). یعنی از این دیدگاه به معرفت شهودی اصالت می دهد که نورانیت ایجاد می کند. یعنی معرفت حسی و معرفت عقلی را کمال آور نمی داند و لذا تهذیب و تزکیه را برای همه آموزگاران جامعه ضروری ارزیابی می کند و بارها تأکید دارد که اگر «عالِم منحرف شد، امتی را منحرف می کند» (خمینی، ۱۳۷۲: ۱۲). در حوزه معرفت شد مشاهده را در صور خیالیه بیاورد و برای ما ابداً چنین مشاهده ای راجع

صورت شخصیه مشاهده را در صور خیالیه بیاورد و برای ما ابداً چنین مشاهدهای راجع به عالم غیب حاصل نیست (اردبیلی، ۱۳۸۵: ۳۴۸۸۳). چون از نظر ما، مشاهده، نوعی شأن و مقام است که آن را وسیله کسب جاه و مقام و منصب دنیایی قرار می دهیم. در جای دیگر هم مشاهده را جلوه وحدانیت حق به خلق تعریف می کند (خمینی، ۱۳۸۷: ۵). دیگر هم مشاهده را نوری الاهی و تجلی رحمانی می داند که با حس و عقل درک نمی شود؛ «با مقدمات برهان حاصل نمی شود، بلکه مشاهده به قلب ریاضت کشیده و وجود صاف و زلال که به سوی عالم غیب بازگردد حاصل می گردد» (اردبیلی، ۱۳۸۵: ۳۴۹٪). از نظر وی، مشاهده دو نوع، معرفت بخشی دارد؛ یکی «وجه غیبی» و دیگری «وجه قلبی» که در تعریف آنها می گویند مشاهده غیبی نه با عقل ادراک می شود و نه با برهان و نه این نوع مشاهده با چشم، نفس و قلب انسان عادی امکان پذیر است که دیده شود، بلکه مشاهده غیبی مخصوص قلبی است که قلب عالم است (خمینی، ۱۳۸۷: ۱۳۷) و انبیای الاهی به غیبی مخصوص قلبی است که قلب عالم است (خمینی، ۱۳۸۷: ۱۳۷) و انبیای الاهی به غیبی مخصوص قلبی است که قلب عالم است (خمینی، ۱۳۸۷: ۱۳۷) و انبیای الاهی به چنین مشاهداتی دست می یابند که نتیجه وصول به مقام وحدت و ادراک عالم غیب

است در آنچه آن را برای اولیای الاهی ثابت میدانند. مشاهده قلبی را عامتر میداند که برای دیگر انسانها نیز ممکن است، اما برای آن شرطهایی قائل می شود. شرط نخست تقوا است که رسیدن به آن نتیجه ترک غیرحق است. دوم یقین که رسیدن به آن نتیجهاش مشاهده حضور محبوب است. سوم به ایمانی معرفت یابد که متصرف حقیقی در مملکت وجود و عوالم غیب و شهود را جز حق تعالی ندانند و تصرف دیگر موجودات را اذني و ظلّي بدانند (همو، ۱۳۸۸: ۸۶). يعني سالک به معرفتي دست مي يابد که با جلوه وجود حقیقی در خود، وجود مؤثر و فاعل حقیقی در عالم، یعنی حضرت حق، را مشاهده می کند. آن هم قدرت معرفت بخشی قلب است که در قرآن کریم (حج: ۴۶؛ بقره: ۷) به آن اشاره شده است که دیگر حواس انسان را مدیریت می کند. در معرفت شناسي موسوي خميني «معرفت الله» غايت سير و سلوك عارفان است. انجامدادن مناسک عبادی نیز با همین هدف انجام می شود. با چنین معرفتی، حقایق را از وهم، و حق را از باطل تشخيص مي دهد (خميني، ١٣٨٧: ١٤٨). وي پايين ترين مرتبه معرفت را «معرفت جحودگرایانه» می داند (همان: ۱۶۷) که از ابتکارهای او است و آن را به كساني اختصاص مي دهد كه تا خداي خود را با چشم ظاهر نبينند ايمان نمي آورند. سيس «معرفت نقلي» و «معرفت عقلي» را مطرح ميكند و بالأخره «معرفت عرفاني» را چهارمین مرتبه معرفت و عمیقترین آنها میداند. یعنی کسانی که با دیده دل حق را دیدهاند (همو، ۱۳۸۵: ۴۵۱/۱۸).

## ۲. ۲. مظهر اتم معرفت شهودی

از دیدگاه موسوی خمینی، معرفت کامل و جامع به انسان کامل تعلق دارد که خلیفه خدا در روی زمین است و با کشف و شهود این معرفت را به دست آورده است. یعنی در چنین انسانهایی حقایقی که در هویت غیبی نهان است بر آیینههای صیقلی که استعدادش را دارند و وجه غیبی در آنها بر حسب استعدادشان از حضرت غیب نازل شده، به واسطه این فیض اقدس ظهور یابد (خمینی، ۱۳۸۷: ۷۳). برای بررسی معرفت در

عرفان موسوی خمینی کافی است به صاحب جامع معرفت که انسان کامل باشد نگریست تا روشن شود که با معرفت حسی یا عقلی نمی توان به کمال انسانی رسید و باید به معرفت شهودی دست یافت. معرفت شناسی چنان برای موسوی خمینی اصالت دارد که عارفان را «اهل معرفت» می نامد و با این بیان معرفت حقیقی را همان کشف و شهود معرفی می کند. اغلب «اصحاب قلوب» هم می گویند مقصود اهل مکاشفه است. وی می گوید:

بدان که ارباب معرفت و اصحاب قلوب می فرمایند از برای هر یک از اسماء الاهیه در حضرت واحدیت، صوری است تابع تجلی به فیض اقدس در حضرت علمیه، به واسطه حب ذاتی و طلب مفاتیح غیب «التی لا یعلمها الاهی» و آن صورت را عین ثابت در اصطلاح اهل الله گویند. اول اسمی که به تجلی احدیت و فیض اقدس در حضرت علمیه و واحدیه ظهور یابد و مرآت آن تجلی احدیت و فیض اقدس در حضرت علمیه و مقام «مسمای الله» است .... و تعیین ان تجلی گردد، اسم اعظم جامعه الاهی و مقام «مسمای الله» است .... و تعیین اسم جامع و صورت آن عبارت است از عین ثابت انسان کامل و «حقیقت محمدیه» (همو، ۱۳۸۱: ۴۳۴).

این عین ثابت انسان کامل را گاه کلید خزائن الاهی و گنجینههای پنهانی میدانند. انسان در مقام خلیفه حق مانند اولیای الاهی استعداد دارد که به مقام شهود ایمانی برسد و مقام وحدت را کشف کند و قلب عارف جایگاه تجلی حق شود. وی رسیدن به این مقامات را، راه هموار مختص به ارباب شهود میداند که مقصود سالکانی است که مراحل سیر و سلوک و قرب الی الله را طی کردهاند، و حتی مشاهدات را همان تجلیات حق میدانند که اغلب متناسب با اسمی از اسماء الاهی به قلب عارف جلوه میکند. البته وی اسماء را نیز ذومراتب میداند و از این طریق قلبهای سالکان نیز در پذیرش انوار حق گوناگون میشود. موسوی خمینی به شیوه قدما برای سالک کشف و شهودها را در سه درجه لوایح، لوامع و طالع ذکر میکند، و بارها درباره آنها سخن میگوید. در عرفان اسلامی «لوایح»، حالی کشفی است که چون برق در قلب عارف ظاهر میشود و چون

نسیم تجلی حق برخی از اسرار را روشن می کند و به سرعت از بین می رود و انواری بر سالک می تابد. در لوامع این کشف طولانی تر است و این انوار بیشتر می تابد، اما در طوالع که برای انسان کامل رخ می دهد آن نورانیت بقای بیشتری دارد و انوار توحیدی سر تاسر قلب سالک را فرا می گیرد و چنان بر دلش حاکم می شود که دیگر انوار، و معارف را کم نور می کند و نوعی آرامش با خود به همراه دارد. موسوی خمینی می گوید: «اسراری که بر بصر ظاهر شوند، مقید به جارحه نبوده و از احوال اهل مسامحه باشد، لوایح است» (همو، ۱۳۸۸: ۵۴).

#### ۲. ۳. کشف و شهود نتیجه ایمان و تقوا

ایمان در قرآن، شهودی و قلبی است: «اولئک کتب فی قلوبهم الایمان» (مجادله: ۲۲)؛ «آنان کسانی هستند که خداوند ایمان را بر قلب و دل آنها نوشته است». یعنی ایمان امری زمانی نیست، با معرفت حسی و معرفت عقلی به دست نمیآید، بلکه امری معنوی، عرفانی و قلبی است که با شهود قلبی حاصل می شود، آنجا که اعراب گفتند: «قالت الاعراب آمنا قل لم تؤمنوا و لکن قولوا اسلمنا و لما یدخل الایمان فی قلوبکم» (حجرات: ۱۹۷۹؛ «بگو شما ایمان نیاورده، بلکه بگویید اسلام آورده ایم. چراکه هنوز ایمان به قلب شما وارد نشده است». اما چگونه این ایمان به قلب وارد می شود؟ به نظر خمینی و عرفان اسلامی، با تصفیه باطن و تزکیه دل. یعنی تا قلب از آلودگی ها پاک نشود ایمان در آن جایی نمی گیرد و بهترین وسیله پاکی برای قلب، تقوا است که سیر و سلوک عرفانی بهترین نمونه تقوا به شمار میآید. تزکیه درونی، قلب را به مقاماتی می رساند که در عرفان، «کشف و شهود» خوانده می شود. ایمان آخرین تقواساز است. چنین سلوکی در قرآن کریم گاه شبزنده داری معرفی شده که انسان را به «مقام محمود» (اسراء: ۲۹) می رساند که در حقیقت تلاش برای خلوص دل و صفای قلب است. همین مطلب را مام علی (ع) با بیانهای متفاوت دارد: «بدانید که یکی از عوامل سلامتی بدن تقوای قلب است» (مهان: «میان است» (مهان» (میان است» (میان» (میان» است» (میان» است» (میان» است» (میان» (میان» است» (میان» (میان» است» (میان» (میا

۴۱۰). این سخنان دامنه تزکیه قلبی را گسترده نشان میدهد. از آموزههای قرآنی هم دریافت میشود که انسانهای باایمان و پرهیزگار از نظر جایگاه معنوی در گروه نخست قرار دارند که به شهود انوار حق نائل میشوند. مرتبه اول، جایگاه انسانهای دارای استعداد تام و کامل است که میتوانند در درون خود از این دنیا جدا شوند و با یقین کامل و رسیدن به معرفت الاهی، از قید و بند همه چیز رها گردند، و به حق تعالی بپیوندند. چنین انسانی میتواند ماوراء این طبیعت مادی را ببیند و انوار الاهی را مشاهده کند، همانند انبیای الاهی (طباطبایی، ۱۳۷۹: ۱۷). درجه تقوا با درجات قرب الاهی رابطه مستقیم دارد و لقاءالله نهایت این قرب است.

از نظر موسوی خمینی، شدت تقوا همان ورع است که پایه و اساس همه کمالات معنوی و مقامات اخروی است. وی معتقد است عبادت که انقیاد و ارتیاض نفس است و انسان را به فلاح و کمال میرساند، بدون داشتن حالت پرهیز از حرام الاهی نمی تواند ثمر بخش باشد. در حقیقت، انسان با ورع صفحه دلش را از کدورت و آلودگی عالم ماده رها می کند (خمینی، ۱۳۸۱: ۴۶۸). این را نیز مقدمه کشف و شهود به شمار می آورد و می گوید:

خداوند به وسیله تقوا در دل قوه تمیز قرار می دهد. یعنی خدا در دل شیما چیزی قرار می دهد که با آن حقایق را خوب تشخیص می دهید. پس انسان در اثر تقوا درونش روشن شده و صفای روح پیدا می کند (همان: ۴۱۹).

از دیدگاه موسوی خمینی، نتیجه «ایمان» دستیابی به چشم دل و معرفت شهودی به حق است، بلکه ایمان را نوعی علم به حق میداند که دارای مراتب مختلف است:

ایمان علم به خدا و وحدت و سایر صفات کمالیه ثبوتیه و جلالیه و سلبیه، و علم به ملائکه و رسل و کتب و یوم قیامت است. چهبسا کسی دارای این علم باشد و مؤمن نباشد، شیطان عالِم به تمام این مراتب به قدر من و شما هست و کافر است. بلکه ایمان یک عمل قبلی است که تا آن نباشد ایمان نیست ... کمال

ایمان «اطمینان» است، نور ایمان که قوی شد، دنبالش اطمینان در قلب حاصل می شود. ... منتها امروز چشم دل شما بسته است و بصیرت ملکوتی ندارید (همان: ۳۷).

یعنی ایمان در منتها درجهاش چشم دل را می گشاید و برای مؤمن واقعی کشف و شهود حاصل می شود. موسوی خمینی درباره «تقوا» همین نظریه را دارد که پرهیزگاری باعث می شود حجابها و پردهها از مقابل چشم انسان کنار رود و بتواند حق را مشاهده کند. به ویژه درباره آیه ۱۸ از سوره حشر که می فرماید: «یا ایها الذین آمنوا اتقوا الله» تأکید می کند که این تقوا بر تذکر و محاسبه نفس و درک مراتب توحید و اسماء و صفات نظر دارد. می گوید: «انسان اگر از تصرفات رحمانیه و عقلانیه خارج شد و در تحت تصرفات شیطانیه و جاهلانه وارد شد، در اوصاف حیوانی از حیوانات بالاتر شود. قوه غضب و شهوت انسانی عالم را آتش زند و بنیان جهان را فرو ریزد و سلسله موجودات را به باد فنا دهد و اساس تمدن و تدین را منهدم کند» (همان: ۱۰۴)؛ یعنی برای «تقوا» دو فایده اصلی تصور کرده است؛ یکی نجات انسان از آتش غضب و شهود.

ایمان و تقوا شرایط لازم و زمینه ساز رسیدن به معرفت شهودی است که موسوی خمینی آن را از آموزه های قرآنی استنباط کرده است. در قرآن (نور: ۴۳؛ انعام: ۱۲۲) به روشنی بیان می شود که شهود حقایق هستی بدون نور ایمان و تقوا امکان پذیر نیست. به تعبیر موسوی خمینی، غایت سلوک و لباب معنویت همین روشن شدن چراغ بصیرت در باطن انسان است (خمینی، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸) و نتیجه تقوا همان فرقان (انفال: ۲۹) و قوه تمیز حق از باطل است که فقط با شهود عرفانی امکان پذیر است.

# ۲. ۴. کشف و شهود قرآنی

در عرفان اسلامی و در اندیشه های موسوی خمینی قرآن کریم ظاهری دارد و باطنی، که گاه آن را تا ۷۰ بطن در نظر گرفته اند؛ و آن مرتبه باطنی با کشف و شهود معنوی

دریافت می شود. تا آنجا که ظاهر قرآن نیز فوایدی دارد که حتی تلاوتش زمینه ساز تزکیه باطن است: «انگیزه تلاوت قرآن بر بشر این است که تزکیه پیدا بکنند و نفوس، مصفا بشوند از این ظلماتی که در آنها موجود است» (خمینی، ۱۳۸۵: ۴۸۸۴). یعنی مشاهده و مکاشفه را به عنوان غایت و نهایت در قرآن کریم در نظر می گیرند. موسوی خمینی معتقد است قرآن کریم نور الاهی است و انسانها در حجابها و پردههایی قرار دارند که آن نور را نمی بینند. لذا با تحلیلی عارفانه و شهودی می گوید:

مادامی که انسان در حجاب خود هست نمی تواند این قرآن را که نور است و به حسب فرمایش خود قرآن نور است [دریابد]، نور را کسانی که در حجاب هستند و پشت حجابهای زیاد هستند نمی توانند ادراک کنند. گمان می کنند که می توانند لکن نمی توانند، تا انسان از حجاب بسیار ظلمانی خود خارج نشود، تا گرفتار هوای نفسانی است، تا گرفتار خودبینی ها است، تا گرفتار چیزهایی است که در باطن نفس خود ایجاد کرده است از ظلماتی که بعضها فوق بعض است لیاقت پیدا نمی کند انسان، که این نور الاهی در قلب او منعکس بشود (همان: ۲۸۷/۱۴).

یعنی شناخت قرآن کریم را امری قلبی و مشاهده نور آن را با چشم دل می دانند. از پیامبر اکرم (ص) نقل شده است که قرآن کریم هفت بطن دارد (ابنابی جمهور، ۱۴۰۳: ۱۲۷۸؛ طباطبایی، ۱۴۰۵: ۲۷۷۱. این روایت تا «سبعین سبع مائة» و «سبعین الف» هم ثبت شده است (آملی، ۱۳۶۷: ۵۳۰)، اما دسترسی به این لایههای باطنی که از جنس نورند چشم و دل می خواهد که با کشف و شهود همراه است و تا مراحل سلوک طی نشود و تزکیه درون صورت نگیرد آن مراتب باطنی برای انسان ادراک پذیر نمی شود. از طرفی موسوی خمینی معتقد است در مراتب بالاتر قرآن، معانی مثالی و تجرد وجود دارد که اصل و روح آن کلام را تشکیل می دهد و بین لایههای باطنی و ظاهری همواره نوعی مجانست هست (خمینی، ۱۳۸۸: ۱۸۱). از نگاه عرفانی وی، «ذوق عرفانی، که قرآن نیز به اعلا مراتب آن نازل شده است مقتضی آن است که رحمان بر رحیم

مقدم باشد، زیرا که قرآن نزد اصحاب قلوب نازله تجلیات الاهیه و صورت کتبیه اسماء حسنای ربوبیه است» (همان: ۲۴۷).

منظور از «اصحاب قلوب»، عارفانی هستند که به مراحلی از کشف و شهود نائل آمدهاند و آیات قرآن صورت باطنی آنها شده است (همو، ۱۳۸۱: ۴۹۷). از نظر موسوی خمینی، قلب مرکز مقام مشاهده تجلیات افعالی و بُعد صفاتی اسمائی و در نهایت ذاتی است (همو، ۱۳۷۷: ۱۷۷). چنین معرفتی از قرآن کریم، که مخصوص به قلب است، چهار درجه و مرتبه دارد: مرتبه علمی، مرتبه حیوانی، مرتبه شهودی و بالأخره مرتبه فنایی (همو، ۱۳۶۰: ۴۲؛ همو، ۱۳۸۱: ۴۳۵). وی این مراتب را از درجات کشف و شهود می داند.

از دیدگاه موسوی خمینی، «کشف و شهود» مترادف «معاینه» است که اغلب آن را رؤیت و ادراک بی واسطه حضوری می دانند و ویژگی اش عینی بودن و جزء حقیقت و ادراک پذیر برای قلب است (همو، ۱۳۸۵: ۱۴۸۸۳). اما در کسانی که به مرحله کشف و شهود رسیده اند، مانند اولیاء الله، این مشاهدات کامل تر می شود. برای اولیای کمّل نیز تمثیل ملکوتی و روح جبروتی ممکن است (همو، ۱۳۸۸: ۱۴۴۱). یعنی اولیا با قدرت دخول در ملکوت و جبروت، از ظاهر قرآن به باطن آن می روند. «تمثیل آنان در ادراک شهودی قلب بشر به شرط خروج او از حجاب مادی به تناسب وجودی با عوالم مجرد است. پس منظور از قلب در قرآن همان روح ملکوتی است که انسان با آن ادراک می کند» (جوادی آملی، ۱۳۸۶: ۱۳۸۳ و ۱۳۰۴/۳). از دیدگاه ابن عربی نیز قلب مرکز کشف و شهود است و مشاهدات اولیا از تجلی ذاتی بر قلب حاصل می شود: «هنگامی که قلب از حق لبریز شد چیز دیگری در آن نمی گنجد» (ابن عربی، ۱۳۸۳: ۲۲/۱۱). «اصحاب قلوب» که در همه آثار عرفانی موسوی خمینی دیده می شود، منظور سالکانی است که به مراتب همه آثار عرفانی موسوی خمینی دیده می شود، منظور سالکانی است که به مراتب مشاهده رسیده اند. وقتی قلب در تجلی، به حق می نگرد، امکان ندارد که با وجود آن به غیر نظر کند (خمینی، ۱۳۸۸: ۲۱)، اما تجلی حق بر قلب عارف و مشاهداتش مراتبی دارد.

تجلي حق بر قلب در ســه مرتبه فعلي، اســمائيي و صفاتي و بالأخره ذاتي امكانيذير می شود. در پرتو تجلی فعلی حق بر قلب، بر حسب اسم خاصی که بر او متجلی شده، به عین مشاهده، هر فعلی را قادر و مرید مطلق می بیند و کثرت، او را از ارجاع أن افعال به ذات احد و معرفت به «فعالٌ مایشاء» محجوب نخواهد کرد. نتیجه در حال شهود، توحيد فعلى است كه مطلق افعال را از هر مصدر مجازي فقط تحت تأثير الاهي مي داند و به حقیقت بطن «ما رمیت اذ رمیت و لکن لله رمی» دست می یابد (همو، ۱۳۹۵: ۱۰۴). یعنی تفسیر قرآنی نیز، از دیدگاه موسوی خمینی، کلیدی به نام «کشف و شهود» دارد. كشف و شهود در مرحله تجلى افعالى را كه حال قلب و نزديكتر از صفات و ذات به حق است، در عرفان «محاضر» می گویند (کاشانی، ۱۳۷۶: ۱۳۱) که در تفسیر عرفانی موسوی خمینی نیز به آن توجه شده است. در تفسیر آیه هشتم از سوره نجم، مراد از مقام تدلّی را همان تجلی خلقی و جمال فعلی میداند، که در عروج «تحقق مشیت مطلق را که همه تعینات فعلی در آن مستهلکاند، می جوید» (خمینی، ۱۳۹۵: ۲۵۴). سالک پس از کشف حجابهای نوری احاطه قیومی حق و فنای خود را شهود میکند و بالعيان وجود خود و جميع مخلوقات را فعل حق مي بيند (قيصري ١٣٤٨: ١٩٤٨؛ خوارزمي، ۱۳۶۸: ۲۵۴/۱). از دیدگاه موسوی خمینی، «اشیا را به حق شیناسیند تا دیده دل به نور وحدانیت شهود کند» (خمینی، ۱۳۶۲: ۳۱۱/۱). بسیاری دیگر از واژههای قرآنی را وی با «کشف و شهود» تفسیر می کند، مانند «قرب» که نزدیکی قلب بنده به حق برای مشاهده است.

#### نتىحە

موسوی خمینی شخصیتی با ابعاد گوناگون است که یکی از عمیق ترین و معنوی ترین و جوهش بُعد عرفانی است. یعنی وی عارفی کامل و جامع بوده که از ابتدای طلبگی پای در سیر و سلوک نهاد. نخستین آثاری که نگاشت نیز یا در حوزه عرفان است یا در شاخه دیگری که به مقامات عالی علمی، اجتماعی، سیاسی و ... می رسد. همواره از

منظر عارفی کامل به هستی مینگرد و آثاری که در عرفان دارد در نوع خود بینظیر است. مطالعه و تحقیق درباره عرفان وی نیاز به کلیدهایی دارد که بتواند دروازه اندیشههایش را بگشاید و اجازه ندهد محقق در دریای عرفان وی غرق شود. در این مقاله مهمترین کلید گشایش این گنجینه عالی قدر معرفی شد که همان «کشف و شهود» است و در لایه درونی و پنهانی اغلب بحثهای عرفانی وی مستتر است. معرفت شناسی موسوی خمینی بر کشف و شهود استوار است. وی معرفت شهودی را کامل ترین نوع شناخت میداند. در بحث از «انسان کامل» نیز ویژگی اصلی اولیای الاهی را در شهود تجلیات حق معرفی میکند. در تفسیر و تأویل قرآن کریم نیز به لایههای باطنی این کلام آسمانی اصالت میدهد، که فقط با تصفیه و تزکیه درونی و رسیدن به کشف و شهود معنوی دریافتنی است. همچنین، ایمان و تقوا را، که ارکان اصلی دین است، قلبی و شهودی میداند.

## منابع

قرآن كريم.

شريف الرضى (١٣٨٧). نهج البلاغه، ترجمه: محمد دشتى، قم: الهادى.

آشتياني، جلالالدين (١٣٤٥). شرح مقدمه قيصري، قم: دفتر تبليغات اسلامي.

آشتیانی، جلالالدین (۱۳۶۸). «در رثای امام عارفان»، در: کیهان اندیشه، ش ۲۴، ص۳-۷.

آملی، سید حیدر (۱۳۶۷). جامع الاسرار و منبع الانوار، تهران: علمی و فرهنگی.

آملی، سید حیدر (۱۳۶۸). جامع الاسرار و منبع الانوار، تصحیح: هانری کربن، تهران: علمی و فرهنگی. ابن ابی جمهور، محمد بن علی (۱۴۰۳). عوالی اللئالی، قم: سیدالشهداء.

ابن سينا، حسين بن عبدالله (١٤٠٠) رسالة في الفعل والانفعال: اقسام أنها، قم: بيدار.

ابن عربي، محيى الدين (١٤٠١). الفتوحات المكية، بيروت: دار صادر.

ابن عربي، محيى الدين (١٣٨٣). فتوحات مكيه، ترجمه: محمد خواجوي، تهران: مولا.

ابن فنارى، محمد بن حمزه (١٣٧٤). مصباح الانس، تصحيح: محمد خواجوى، تهران: مولا.

اردبيلي، عبدالغني (١٣٨٥). تقريرات فلسفه امام خميني، تهران: عروج.

استيس، و. ت. (۱۳۸۴). عرفان و فلسفه، ترجمه: بهاءالدين خرمشاهي، تهران: سروش.

باربور، ایان (۱۳۶۲). علم و دین، ترجمه: بهاءالدین خرمشاهی، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.

تلمساني، عفيف الدين سليمان (١٣٧١). شرح منازل السائرين، قم: بيدار.

جوادی آملی، عبدالله (۱۳۸۵). حی*ات عارفانه امام علی (ع)*، قم: اسراء.

جوادی اَملی، عبدالله (۱۳۸۶). فطرت در قرآن، تفسیر موضوعی قرآن کریم، قم: اسراء.

جوادی، محسن؛ معظمی گودرزی، علی رضا (۱۳۸٦). «شهود عرفانی و ارزش معرفت شناختی آن»، در: اندیشه دینی، ش۲۵، ص ۲۱-۱۱۹.

جیمز، ویلیام (۱۳۷۲). *دین و روان*، ترجمه: مهدی قائنی، تهران: انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی.

حسینی، سید احمد؛ کیاشمشکی، ابوالفضل (۱۳۹٤). «معرفت شناسی عرفانی از منظر امام خمینی»، در: یژوهش نامه حکمت، ش ۵، ص۱۱۸-۱۱۸.

حلاج، حسين بن منصور (١٣٨٤). مجموعه آثار حلاج، تصحيح: قاسم مير آخوري، تهران: شفيعي.

خمینی، سید روحالله (۱۳۶۰). مصباح الهدایة الی الخلافة و والولایة، ترجمه: سید احمد فهری، تهران: پیام آزادی.

خمینی، سید روحالله (۱۳۶۲). طلب و اراده، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

## کشف و شهود: کلید عرفان روحالله موسوی خمینی / ۳۶۷

خمینی، سید روحالله (۱۳۷۲). جهاد اکبر یا مبارزه با نفس، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی. خمینی، سید روحالله (۱۳۷۷). شرح حدیث جنود عقل و جهل، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

خمینی، سید روحالله (۱۳۸۱). *شرح چهل حادیث*، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

خمینی، سید روحالله (۱۳۸۵). صحیفه نور، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

خمینی، سید روحالله (۱۳۸۷). تفسیر سوره حمد، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

خمینی، سید روح الله (۱۳۸۸). آداب الصلاة، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

خمینی، سید روحالله (۱۳۹۵). شرح دعای سحر، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

خوارزمي، تاجالدين حسين (١٣٤٨). شرح فصوص الحكم، تهران: مولا.

زنوزي، ملاعبدالله (١٣٤١). منتخب الخاقاني في كشف الحقائق العرفاني، تهران: مولا.

سبزواری، ملا هادی (۱۴۱۳). شرح منظومه، تصحیح: حسن حسنزاده آملی، تهران: ناب.

سراج طوسى، ابو نصر (١٩٤٠). اللمع في التصوف، تحقيق: عبد الحليم محمود و طه عبد الباقي مسرور، مصر: دار الكتب الحديث.

سهروردی، شهابالدین (۱۳۷۲). مجموعه مصنفات، تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.

صادقی نیری، رقیه؛ سلیمان دوست، مهدی (۱۳۹۱). «احوال قلبی در تفسیر عرفانی امام خمینی»، در: تفسیر پژوهی، ش۲، ص۷۰-۸۰.

صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم (۱۳۶۳). مفاتیح الغیب، تصحیح: محمد خواجه، تهران: مرکز مطالعات فرهنگی.

صدرالدين شيرازي، محمد بن ابراهيم (١٣٨٠). مبدأ و معاد، ترجمه: محمد ذبيحي، قم: اشراق.

ضرابی، احمد (۱۳۹۰). معرفت شهودی از دیادگاه امام خمینی، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

طباطبایی، فاطمه؛ شریعتی، مرضیه (۱۳۹۱). «توحید شهودی از منظر امام خمینی»، در: پژوهش نامه متین، ش۵۷ ص ۱۰۶–۱۲٤.

طباطبايي، محمد حسين (١۴٠٥). الميزان في تفسير القرآن، بيروت: مؤسسة الاعلمي للمطبوعات.

طباطبایی، محمدحسین (۱۳۷۹). رساله ولایت، قم: مؤسسه بعثت.

عين القضات همداني، عبدالله بن محمد (١٣٤١). زبدة الحقائق، تصحيح: عفيف عسيران، تهران: دانشگاه تهران.

فرامرز قراملکی، احد (۱۳۸۵). روش شناسی مطالعات دینی، مشهد: دانشگاه علوم اسلامی رضوی. فرغانی، سعید بن محمد (۱۳۷۹). مشارق الدراری: به شرح تائیه ابن فارض، قم: دفتر تبلیغات اسلامی. فعالی، محمدتقی (۱۳۷۸). علوم پایه: نظریه بداهت، قم: دار صادقی.

فعالی، محمدتقی (۱۳۸۰). تجربه دینی و مکاشفه عرفانی، تهران: دانش و اندیشه معاصر.

فعالی، محمدتقی (۱۳۸۲). مکاشفه و مراتب آن از دیادگاه امام خمینی، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

فنایی اشکوری، محمد (۱۳۷۵). علم حضوری، قم: مؤسسه آموزشی و یژوهشی امام خمینی.

فنایی اشکوری، محمد (۱۳۹۰). «معرفت شهودی در عرفان اسلامی»، در: پژوهش نامه عرفان، شه، ص۱۳۷-۱۰۸.

فولادي، على رضا (١٣٨٧). زبان عرفان، تهران: فراگرفت.

قمی، محسن؛ حسینزاده، محمد (۱۳۷۰). «مکاشفه و تجربه دینی: بررسی رابطه مکاشفه در عرفان اسلامی و تجربه دینی در عرفان و فلسفه غربی»، در: معرفت، ش ۱۹، ص۸۷-۸۳.

قيصرى، داوود (١٣٤٨). شرح فصوص الحكم، قم: بيدار.

كاشاني، عبدالرزاق (١٣٥٨). شرح منازل السائرين، قم: بيدار.

كاشانى، عبدالرزاق (١٣٧٤). اصطلاحات صوفيه، تصحيح: گل بابا سعيدى، قم: سازمان تبليغات اسلامى. مطهرى، مرتضى (١٣٧٨). مجموعه آثار، تهران: صدرا.

نقيبزاده، مير عبدالحسين (١٣٤٤). فلسفه كانت: بيداري از خواب دگماتيسم، تهران: اگه.

وفایی، محمد (۱۳۸۸). تبیین دیدگاه امام خمینی در خصوص تجربه عرفانی با توجه به مباحث مطرح شده در بخش اول کتاب عرفان هپلود، پایاننامه کارشناسی ارشد، استاد راهنما: سید محمود یوسف ثانی، تهران: پژوهشکده امام خمینی و انقلاب اسلامی.

هجويري، عبدالله (١٣٧٥). كشف المحجوب، تصحيح: ژوكوفسكي، تهران: سخن.

يوسفيان، حسن (١٣٩٠). كلام جاديا، تهران: سمت.

Davis, Carolin Franks (1989). *The Christian Faith*, trans. H. R. Maikintosh and J. S. Stewart, Edinburgh.

Forman, Robert (1990). *The Problem of Pure Consciousness: Mysticism and Philosophy*, London: Oxford University Press.

Otto, Rudolf (1958). *The Idea of the Holy*, trans by John W. Harvey, London: Oxford University Press.

#### References

The Holy Quran

- Al-Ghasani, Kamal al-Din Abd al-Razzagh. 2013. Sharh Manazel al-Saerin (Commentary of Positions of Travellers), Researched by Mohsen Bidarfar, Qom: Bidar, Fourth Edition, vol. 2. [in Arabic]
- Amoli, Sayyed Heydar. 1988. *Jame al-Asrar wa Manba al-Anwar (Collection of Secrets and Source of Lights)*, Tehran: Scientific & Cultural. [in Arabic]
- Amoli, Sayyed Heydar. 1989. *Jame al-Asrar wa Manba al-Anwar (Collection of Secrets and Source of Lights)*, Edited by Henry Corbin, Tehran: Scientific & Cultural. [in Arabic]
- Ardebili, Abd al-Ghani. 2006. *Taghrirat Falsafeh Imam Khomeini (Transcriptions of Imam Khomeini's Philosophy)*, Tehran: Oruj. [in Farsi]
- Ashtiyani, Jalal al-Din. 1986. Sharh Moghaddameh Gheysari (Commentary of Gheysari's Introduction), Qom: Islamic Propagation Office.
- Ashtiyani, Jalal al-Din. 1989. "Dar Rathay Imam Arefan (In Mourning for the Imam of Mystlics)", in: *Keyhan Andisheh*, no. 24, pp. 3-7. [in Farsi]
- Ayn al-Ghozat Hamedani, Abdollah ibn Mohammad. 1962. *Zobdah al-Haghaegh* (Excerpts of Facts), Edited by Afif Asiran, Tehran: University of Tehran. [in Arabic]
- Barbour, Ian. 1983. *Elm wa Din (Science and Religion)*, Translated by Baha al-Din Khorramshahi, Tehran: University Publication Center. [in Farsi]
- Davis, Carolin Franks. 1989. *The Christian Faith,* trans. H. R. Maikintosh and J. S. Stewart, Edinburgh.
- Faali, Mohammad Taghi. 1999. Olum Payeh: Nazariyeh Bedahat (Basic Science: Theory of Obviousness), Qom: Sadeghi House. [in Farsi]
- Faali, Mohammad Taghi. 2001. *Tajrobeh Dini wa Mokashefeh Erfani (Religious Experience and Mystical Revelation)*, Tehran: Contemporary Knowledge and Thought. [in Farsi]
- Faali, Mohammad Taghi. 2003. Mokashefeh wa Marateb an az Didgah Imam Khomeini (Revelation and Its Stages from Imam Khomeini's Point of View), Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]

- Fanayi Eshkewari, Mohammad. 1996. *Elm Hozuri (Presential Knowledge)*, Qom: Imam Khomeini Education and Research Institute. [in Farsi]
- Fanayi Eshkewari, Mohammad. 2011. "Marefat Shohudi dar Erfan Islami (Intuitive Knowledge in Islamic Mysticism)", in: *Mysticism Journal*, no. 5, pp. 137-158. [in Farsi]
- Faramarz Ghara Maleki, Ahad. 2006. *Raweshshenasi Motaleat Dini (Methodology of Religious Studies)*, Mashhad: Razavi University of Islamic Sciences. [in Farsi]
- Forghani, Said ibn Mohammad. 2000. *Masharegh al-Darari: be Sharh Taiyeh Ibn Farez*, Qom: Islamic Propagation Office. [in Arabic]
- Forman, Robert. 1990. *The Problem of Pure Consciousness: Mysticism and Philosophy*, London: Oxford University Press.
- Fuladi, Ali Reza. 2008. Zaban Erfan (Language of Mysticism), Tehran: Faragereft. [in Farsi]
- Gheysari, Dawud. 1989. Sharh Fosus al-Hekam, Qom: Bidar. [in Arabic]
- Hajwiri, Abdollah. 1996. *Kashf al-Mahjub (Discovering the Unseen)*, Edited by Zhukovski, Tehran: Speech. [in Arabic]
- Hallaj, Hoseyn ibn Mansur. 2007. *Majmuah Athar Hallaj (Hallaj's Collection of Works)*, Edited by Ghasem Mir Akhuri, Tehran: Shafii. [in Farsi]
- Hoseyni, Seyyed Ahmad; Kiya Shemshaki, Abolfazl. 2015. "Marefatshenasi Erfani az Manzar Imam Khomeini (Mystical Epistemology from the Perspective of Imam Khomeini)", in: *Wisdom Research Paper*, no. 5, pp. 103-118. [in Farsi]
- Ibn Abi Jomhur, Mohammad ibn Ali. 1982. *Awali al-Laali*, Qom: Sayyed al-Shohada. [in Arabic]
- Ibn Arabi, Mohyi al-Din. 1980. *Al-Fotuhat al-Makkiyah (Meccan Openings)*, Beirut: House of Sader. [in Arabic]
- Ibn Arabi, Mohyi al-Din. 2004. *Fotuhat Makkiyah (Meccan Openings)*, Translated by Mohammad Khajawi, Tehran: Mola. [in Arabic]
- Ibn Fanari, Mohammad ibn Hamzah. 1995. *Mesbah al-Ons (Lighthouse)*, Edited by Mohammad Khajawi, Tehran: Mola. [in Arabic]
- Ibn Sina, Hosayn ibn Abdollah. 2021. Resalah fi al-Fel wa al-Enfeal: Aghsam Anha (A Treatise on Action and Reactions: Its Divisions), Qom: Bidar. [in Arabic]

- James, William. 1993. *Din wa Rawan (Religion and Psyche)*, Translated by Mahdi Ghaeni, Tehran: Publications and Education of the Islamic Revolution. [in Farsi]
- Jawadi Amoli, Abdollah. 2006. *Hayat Arefaneh Imam Ali (The Mystical Life of Imam Ali)*, Qom: Esra. [in Farsi]
- Jawadi Amoli, Abdollah. 2007. Fetrat dar Quran, Tafsir Mozui Quran Karim (Nature in the Quran, Thematic Interpretation of the Holy Quran), Qom: Esra. [in Farsi]
- Jawadi, Mohsen; Moazzami Gudarzi, Ali Reza. 2007. "Shoud Erfani wa Arzesh Marefatshenakhti An (Mystical Intuition and Its Epistemological Value)", in: *Religious Thought*, no. 25, pp. 91-116. [in Farsi]
- Kashani, Abd al-Razzagh. 1989. *Sharh Manazel al-Saerin (Commentary of Positions of Travellers*), Qom: Bidar. [in Arabic]
- Kashani, Abd al-Razzagh. 1997. *Estelahat Sufiyeh (Sufi Terms)*, Edited by Golbaba Saidi, Qom: Islamic Propaganda Organization. [in Farsi]
- Kharazmi, Taj al-Din Hoseyn. 1989. Sharh Fosus al-Hekam, Tehran: Mola. [in Arabic]
- Khomeini, Seyyed Ruhollah. 1981. *Mesbah al-Hedayah ela al-Khelafah wa al-Welayah (Light of Guidance to the Caliphate and the Guardianship)*, Translated by Seyyed Ahmad Fahri, Tehran: Message of Freedom. [in Arabic]
- Khomeini, Seyyed Ruhollah. 1983. *Talab wa Eradeh (Demand and Will)*, Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Arabic]
- Khomeini, Seyyed Ruhollah. 1993. *Jahad Akbar ya Mobarezeh ba Nafs (The Greater Struggle or Fight against Ego)*, Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]
- Khomeini, Seyyed Ruhollah. 1998. Sharh Hadith Jonud Aghl wa Jahl (Commentary of the Hadith of Soldiers of Intellect and Ignorance), Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]
- Khomeini, Seyyed Ruhollah. 2002. Sharh Chehel Hadith (Commentary of Forty Narrations), Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]
- Khomeini, Seyyed Ruhollah. 2004. *Sahifeh Nur (The Book of Light)*, Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]
- Khomeini, Seyyed Ruhollah. 2006. *Tafsir Sureh Hamd (Interpretation of Surah Hamad)*, Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]

- Khomeini, Seyyed Ruhollah. 2007. *Adab al-Salah (Discipline of Prayer)*, Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]
- Khomeini, Seyyed Ruhollah. 2016. *Sharh Doay Sahar (Commentary of Dawn Prayer)*, Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]
- Motahhari, Mortaza. 1999. *Majmueh Athar (Collection of Works)*, Tehran: Sadra. [in Farsi]
- Naghibzadeh, Mir Abd al-Hoseyn. 1985. Falsafeh Kant: Bidari az Khab Dogmatism (Kant's Philosophy: Awakening from the Sleep of Dogmatism), Tehran: Agah. [in Farsi]
- Otto, Rudolf. 1958. *The Idea of the Holy*, Translated by John W. Harvey, London: Oxford University Press.
- Qomi, Mohsen; Hoseynzadeh, Mohammad. 1996. "Mokashefeh wa Tajrobeh Dini: Barresi Rabeteh Mokashefeh dar Erfan Islami wa Tajrobeh Dini dar Erfan wa Falsafeh Gharbi (Revelation and Religious Experience: Investigating the Relationship between Revelation in Islamic Mysticism and Religious Experience in Western Mysticism and Philosophy)", in: *Cognition*, no. 19, pp. 78-83. [in Farsi]
- Sabzewari, Molla Hadi. 1992. *Sharh Manzumeh*, Edited by Hasan Hasanzadeh Amoli, Tehran: Pure.
- Sadeghi Nayyeri, Roghayyeh; Solayman Dust, Mahdi. 2012. "Ahwal Ghalbi dar Tafsir Imam Khomeini (The State of the Heart in Imam Khomeini's Mystical Commentary)", in: *Interpretation Research*, no. 6, pp. 57-80. [in Farsi]
- Sadr al-Din Shirazi, Mohammad ibn Ibrahim. 1984. *Mafatih al-Ghayb (Keys of the Unseen)*, Edited by Mohammad Khajeh, Tehran: Cultural Studies Center. [in Arabic]
- Sadr al-Din Shirazi, Mohammad ibn Ibrahim. 2001. *Mabda wa Maad (Origin and Resurrection)*, Translated by Mohammad Zabihi, Qom: Eshragh. [in Farsi]
- Seraj Tusi, Abu Nasr. 1960. *Al-Loma fi al-Tasawwof (Lights in Mysticism)*, Researched by Abd al-Halim Mahmud & Taha Abd al-Baghi Masrur, Egypt: Hadith Book House. [in Arabic]
- Sharif al-Razi. 2008. *Nahj al-Balaghah*, Translated by Mohammad Dashti, Qom: Al-Hadi.

#### کشف و شهود: کلید عرفان روحالله موسوی خمینی / ۳۷۳

- Sohrewardi, Shahab al-Din. 1993. *Majmueh Mosannafat (A Collection of Works)*, Tehran: Institute of Cultural Studies and Research. [in Farsi]
- Stace, W. T. 2005. *Erfan wa Falsafeh (Mysticism and Philosophy)*, Translated by Baha al-Din Khorramshahi, Tehran: Sorush. [in Farsi]
- Tabatabai, Fatemeh; Shariati, Marziyeh. 2012. "Tohid Shohudi az Manzar Imam Khomeini (Intuitive Monotheism from Imam Khomeini's Point of View)", in: *Matin Journal*, no. 57, pp. 103-124. [in Farsi]
- Tabatabai, Mohammad Hoseyn. 1984. *Al-Mizan fi Tafsir al-Quran (The Yardstick of the Interpretation of the Quran)*, Beirut: Al-Alamy Foundation for Publications. [in Arabic]
- Tabatabai, Mohammad Hoseyn. 2000. Resalah Welayat (Treatise of Guardianship), Qom: Bethat Institute.
- Telmesani, Afif al-Din Solayman. 1992. *Sharh Manazel al-Saerin (Commentary of Positions of Travellers)*, Qom: Bidar. [in Arabic]
- Wafayi, Mohammad. 2009. Tabyin Didgah Imam Khomeini dar Khosus Tajrobeh Erfani ba Tawajjoh be Mabaheth Matrah Shodeh dar Bakhsh Awwal Ketab Erfan Heplod, Master's Thesis, Supervisor: Seyyed Mahmud Yusof Thani, Tehran: Research Institute of Imam Khomeini and the Islamic Revolution. [in Farsi]
- Yusefiyan, Hasan. 2011. Kalam Jadid (New Theology), Tehran: Samt. [in Farsi]
- Zarabi, Ahmad. 2011. *Marefat Shoudi az Didgah Imam Khomeini (Intuitive Knowledge from Imam Khomeini's Point of View)*, Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works. [in Farsi]
- Zenuzi, Molla Abdollah. 1982. Montakhab al-Khaghani fi Kashf al-Haghaegh al-Erfani (Al-Khaghani's Selection on the Discovery of Mysticism), Tehran: Mola. [in Arabic]